
 
 

 

 

 
Nieuwsbrief december 2025 

 

 
 
 



	 2	

Inhoud	
	

Voorwoord,	door	Prabhu	Frans	 		4	 	

Shri	Sadashiva	Charitamrit:	6	-	8	februari	2026	 		8	 	

Internationale	Guru	Purnima	op	Sadashiva	Dham	25	–	29	juli	2026	 10	 	

Over	Bhaskaranand,	door	Hendrik	Harihar	 12	 	

Gods	naam	herhalen,	door	Raghuvir	 18	 	

Waarheid	volgens	Pujari	 22	 	

Waarheid	in	het	stille	vuur,	door	Katrien	 27	 	

Wat	is	werkelijk,	door	Michiel	van	ANNA-Yoga	 31	 	

Devi	and	Truth,	door	Vik	 35	 	

The	Real,	met	dank	aan	Margaret	 37	 	

De	Dans	van	Waarheid,	door	Miriam	 38	 	

Waarachtig	leven,	door	Bhaskar	 42	 	

Waarheid,	door	Willemijn	 43	 	

Waarheid	in	het	hart,	door	Wieneke	 46	 	

Rechtop,	door	Raghuvir	 47	 	

Ayurvedische	consulten	in	de	tuinkamer	 50	 	

‘Ask	the	Divine’,	door	Linda	 52	 	

Truth,	van	Luna	 53	 	

Verslag	jaarvergadering	30	november	2025	 54	 	

Karma	Yoga	oproepen	voor	2026	 58	 	

Ashram	programma,	dagelijks	en	evenementen	2026	 62	 	

Verklarende	woordenlijst	 66	 	

Colofon	 67	 	
 
 
 
 



	 3	

 

 
 

 
 
 

“Truth	is	the	foundation	of	existence,	knowledge	and	bliss,	
and	one	must	sacrifice	everything	to	live	and	speak	it.”	

	
Babaji	

 
	
	



	 4	

Voorwoord	
door	Prabhu	Frans	

Voorzitter	bestuur	Sadashiva	Dham	
	

Het	thema	van	deze	december	nieuwsbrief	is	waarheid.		
	
Het	woord	‘waarheid’	of	de	vraag	‘wat	is	waarheid?’,	daar	kun	je	
van	alles	bij	bedenken.	Het	is	een	vraag	die	mensen	al	duizenden	
jaren	stellen.		
	
In	1994	mocht	ik	naar	India,	Herakhan	gaan.	Ik	was	ontroerd	
door	alles	om	me	heen.	‘Er	iets	van	begrijpen’	voelde	ver	weg,	
maar	ik	kwam	daar	thuis	en	dat	is	zo	gebleven.	Natuurlijk	is	het	
woord	‘waarheid’	onlosmakelijk	gekoppeld	aan	leven	in	
waarheid,	eenvoud	en	liefde.	Wat	Baba	ons	dagelijks	doet	leren,	
bewust	of	onbewust.	
	
Het	simpele	besef	dat	het	leven,	net	als	een	auto	van	binnenuit	
wordt	bestuurd	en	niet	andersom,	kan	heerlijke	gevolgen	
hebben.	Zeker	als	de	rijinstructeur	altijd	naast	je	zit.	Zelfsturend	
kijken	waar	je	heen	wilt.	Je	eigen	pad	mogen	volgen.	In	zekere	
zin	je	eigen	weg	gaan	en	daarin	‘een	eigen	waarheid’	realiseren.	
Waar	je	ook	heen	gaat…	je	neemt	altijd	‘jezelf’	mee.	Een	
bevrijdende	gedachte,	die	in	elk	moment	van	de	dag	mag	
plaatsvinden.	Dat	is	toch	mooi,	dat	is	prachtig.	
	
Mooie	dingen	doen	in	je	directe	omgeving,	eerlijke	communicatie	
vanuit	het	hart.	Veel	fouten	maken,	ja	dat	mag	ook	en	daar	leren	
we	van	in	alle	bescheidenheid.	Gelukkig…	daarom	zijn	we	er.		
	
Loenen,	de	ashram,	is	een	veilige	plek	waar	je	hart	zich	mag	
openen.	Op	de	ashram	zijn	we	vastbesloten,	met	de	hulp	van	
Baba,	de	weg	‘van	samen’	te	volgen.	Verantwoordelijkheden	te	
spreiden	en	te	delen.	Nog	steeds,	en	dat	is	een	pad	van	hoop	en	
vertrouwen.	
	



	 5	

	
	
Alles	wat	we	niet	echt	nodig	hebben	naar	elders	te	verhuizen.	
Alles	een	vaste	plek	te	geven.	De	tempel,	de	keuken,	de	schuur	en	
het	hoofdgebouw	maar	ook	het	kantoor	worden	aangepakt.	We	
weten	dat	het	eigenlijk	nooit	af	is.	We	hebben	liefdevolle	handen	
nodig	om	mee	te	helpen.	We	weten	dat	het	de	weg	van	het	hart	
is,	samen	doen.	Misschien	wel	door	de	rechte	lijn	los	te	laten	en	
in	de	werkelijke	richting	te	vertrouwen	waar	betekenis	ligt.	
	
In	wezen	gaat	het	ook	om	loslaten	en	‘samen	anders	vasthouden’.	
Een	ander	vertrouwen	te	geven,	de	ruimte	geven	om	het	op	zijn	
of	haar	eigen	wijze	te	mogen	doen.	Oude	paden	verlaten	en	
nieuwe	bewandelen.	Dit	inzicht	hebben	is	nog	wel	iets	anders	
dan	het	ook	echt	in	praktijk	mogen	brengen.	Onze	ashram	is	een	
leerschool…	een	speelplaats...	Bij	deze	een	open	uitnodiging	om	
allemaal	mee	te	doen.	
	
Vanzelfsprekend	namens	alle	adviseurs	en	bestuursleden	fijne	
Kerstdagen,	een	goede	jaarwisseling	en	een	heel	voorspoedig	2026.	
 
 



	 6	

 
 

 
	

“Truth	is	always	Self-revealed.		
One	only	needs	to	remove	the	clouds	of	ignorance.		
Even	if	the	lid	is	not	removed,	the	light	is	there.”	

	
Ananadamayi	Ma	

 
 
 



	 7	

	
	 	
	

Dank	aan	iedereen	die	bijdraagt	
aan	de	voortgang	van	de	ashram:		

als	bezoeker,	karma	yogi	en/of	donateur.		
	

En	dank	ook	aan	iedereen	die	een	bijdrage		
aan	deze	nieuwsbrief	heeft	geleverd.	

	
Veel	leesplezier!	



	 8	

Shri	Sadashiva	Charitamrit	
3-daags	evenement,	6	-	8	februari	2026	

	
Van	vrijdag	6	tot	en	met	zondag	8	februari	staat	het	boek	
Sadashiva	Charitamrit	centraal	op	Sadashiva	Dham.	Op	de	
ochtenden	en	middagen	zal	Urvashi	Puri	*)	uit	New	Delhi	uit	dit	
goddelijk	geı̈nspireerde	boek	voorlezen	en	in	het	Engels	de	
vertaling	en	uitleg	geven.	
	

	
Inhoud	
Het	boek	is	grotendeels	al	voor	Babaji's	komst	in	1970	
geschreven	door	Shri	Vishnu	Datt	Shastriji,	op	inspiratie	van	
Mahendra	Baba.	Het	boek	geeft	de	diepgaande	gesprekken	uit	de	
godenwereld	over	de	goddelijke	incarnaties	uit	de	tijd	van	Rama	
en	Krishna	tot	en	met	'old	Haidakhan	Baba',	en	van	Babaji's	
laatste	manifestatie	van	1970-1984.	Deze	incarnaties	komen	
naar	de	aarde	om	de	mensheid	door	moeilijke	tijden	heen	te	
helpen	naar	een	hoger	niveau	van	vrede	en	harmonie. Na	
Babaji's	manifestatie	in	1970	heeft	Babaji	zelf	het	laatste	



	 9	

hoofdstuk	gedicteerd	aan	Shatriji.	Het	boek	is	geschreven	in	het	
Sanskriet	en	de	oude	Avadhi	taal.	Het	wordt	geprezen	om	de	fijne	
energie	die	verlevendigd	wordt	tijdens	het	lezen. 
	
Evenement	
De	lezingen	zijn	zowel	in	de	ochtend	als	in	de	namiddag.	Je	bent	
uitgenodigd	om	alle	drie	dagen	aanwezig	te	zijn,	maar	als	je	een	
dag	of	een	ochtend	(9.30-12.30	uur)	of	middag	(16.00	–	18.00	uur)	
kunt,	ook	dan	ben	je	van	harte	welkom.	Tijden	onder	voorbehoud.	
Naast	de	normale	ashram	bijdrage	voor	maaltijden	en	
overnachten,	kun	je	een	vrije	donatie	geven	voor	dit	evenement.	
Aanmelden	graag	per	mail	sadashivadham@gmail.com.	
	
	

 
 

 
*)	Urvashi	Puri	was	samen	met	haar	echtgenoot	een	toegewijde	
leerling	van	Shatriji.	Urvashi	ontving	later	van	Muniraj	de	zegen	
om	het	boek	publiekelijk	te	lezen	en	te	vertalen.	Zij	is	lid	van	het	
bestuur	in	Inda.	
  



	 10	

Internationale	Guru	Purnima	viering	
25-29	juli	2026	

	
De	volle	maan	in	juli	is	traditioneel	gewijd	aan	de	Guru.	Voor	
Sadashiva	Dham	zijn	dit	Mahavatar	Haidakhan	Babaji	en	Shri	
Muniraj	Maharaj.	De	volle	maan	is	dit	jaar	op	woensdag	29	juli	en	
deze	dag	wordt	Guru	Purnima	genoemd.	We	vieren	dit	
internationale	festival	op	onze	ashram	van	25-29	juli.	

	

	
	
We	verwachten	veel	gasten/devotees	uit	binnen-	en	buitenland.	
We	gaan	uit	van	minimaal	200	mensen.	Gasten	kunnen	één	of	
meerdere	dagen	deelnemen	aan	het	festival;	bij	voorkeur	alle	5	
dagen	voor	een	complete	ervaring.	Wees	welkom.	Het	precieze	
programma	wordt	via	de	website	bekendgemaakt.	

De	organisatie	van	deze	viering	doen	we	samen.	Bij	deze	een	
uitnodiging	om	mee	te	werken.	Vele	handen	maken	licht	werk!	



	 11	

		
De	organisatie	start	binnenkort.	Als	je	mee	wilt	werken,	meld	je	
dan	aan	via	de	mail:	sadashivadham@gmail.com.		

Wat	gaan	we	voorafgaand	aan	dit	festival	doen?	

• We	nodigen	mensen	uit	en	laten	weten	hoe	ze	zich	
kunnen	aanmelden.	

• We	kijken	naar	voldoende	slaapgelegenheid.	

• We	gaan	alle	voorzieningen	op	de	ashram	voorbereiden	
en	regelen.	

• We	verdelen	de	kerntaken	en	de	bemensing	voor	tempel	
en	havan,	keuken,	chai-shop,	receptie,	parkeren,	
communicatie,	etc.	
	

Bhole	Baba	ki	jai	–	Maha	Muniraj	Maharaj	ki	jai	

	
	
	

mailto:sadashivadham@gmail.com


	 12	

Over	Bhaskaranand	
door	Hendrik	Harihar	

	
Wilhelmus	Helenus	Petrus	Maria	Burgmans,	ons	beter	bekend	
als	Bhaskar,	groeide	op	als	oudste	van	zeven	kinderen	op	een	
boerderij	in	een	buurtschap	van	het	katholieke	Udenhout,	een	
dorp	gelegen	tussen	Tilburg	en	Den	Bosch.	Zijn	ouders	hadden	
een	gemengd	bedrijf	met	een	tiental	koeien	en	hebben	hard	
gewerkt	om	hun	kinderen	te	laten	studeren.	Vader	had	een	
knecht	en	moeder	had	een	meid	en	de	kinderen	hielpen	soms	
een	handje	mee.	Bhaskar	had	een	goede	verhouding	met	beide	
ouders,	maar	had	een	bijzondere	band	met	zijn	moeder.		
	

	
	
Hij	herinnert	zich	dat	er	in	het	dorp	maar	één	protestant	woonde	
en	dat	was	de	kolenboer.	Als	die	dan	op	een	doordeweekse	dag	
eens	de	kolen	kwam	bezorgen,	nodigde	moeder	deze	man	uit	om	
het	warme	middagmaal	mee	te	nuttigen.	Wat	hem	is	bijgebleven	



	 13	

is	hoe	moeder	aan	het	gezin	uitlegde	dat	ze	eerst	een	moment	
stilte	zouden	houden,	omdat	de	protestanten	dat	zo	gewoon	zijn,	
en	zij	daarna	hun	katholiek	gebed	zouden	uitspreken.	Hij	legt	dat	
uit	als	de	menselijke	kant	van	het	gelovig	zijn,	een	universele	
geest	eigenlijk.	Hij	voegt	eraan	toe	dat	zijn	moeder	eigenlijk	een	
karma	yogi	was.	Of	het	nou	iets	plezierigs	betrof,	of	iets	minder	
plezierigs,	zij	zei	altijd:	“Ik	doe	het	voor	God!”	Bhaskar	vertelt	dat	
zijn	ouders	een	liefdevolle	relatie	hadden.	Niet	alleen	was	dit	
voor	hem	als	kind	voelbaar,	op	familiefeesten	kwam	zijn	vader	
het	ook	grif	voor	uit:	“Ik	heb	de	beste	vrouw	gevonden	die	ik	kon	
treffen.”	
	
Aan	het	einde	van	de	lagere	school	nam	Bhaskar	een	opmerkelijk	
besluit,	wat	tekenend	is	gebleken	voor	zijn	verdere	leven.	In	de	
6de	klas	zei	het	elfjarige	menneke	in	een	stil	moment	tot	zichzelf,	
“Het	volwassen	leven	lijkt	mij	best	complex.	Laat	ik	eerst	God	
leren	kennen.”	Bhaskar	ging	naar	het	seminarie	om	priester	te	
worden.	In	de	traditie	van	de	katholieke	cultuur	van	Brabant	is	
het	niet	ongebruikelijk	dat	een	kind	naar	het	klooster	of	het	
seminarie	gaat.	Toch	blijft	het	bijzonder	dat	de	jonge	Bhaskar	
deze	innerlijke	keuze	zo	voor	zichzelf	formuleerde.	Het	
seminarie	was	een	internaat,	een	gymnasium	waar	alleen	door	
priesters	werd	lesgegeven	en	waar	de	jongens	elke	dag	naar	de	
heilige	mis	gingen.	Het	was	in	de	tijd	dat	alles	op	zijn	kop	stond	
binnen	de	katholieke	kerk,	en	dat	was	voelbaar.	Bij	veel	jongens	
was	de	twijfel	groot	of	ze	nog	wel	priester	wilden	worden.	Het	
tweede	jaar	was	alleen	de	mis	op	zondag	nog	verplicht	en	de	
meeste	jongens	sloegen	de	dagelijkse	mis	over.	Bhaskar	was	
eigenlijk	de	enige	die	als	laatste	de	kerkdienst	nog	bleef	
bijwonen.	“Het	was	de	hele	atmosfeer	en	het	voelde	als	een	
meditatie,	ik	kwam	er	tot	rust”,	zegt	Bhaskar	en	voegt	eraan	
toe:	“Als	kind	zag	ik	bij	de	consecratie	het	licht	op	het	altaar.	Er	
gebeurde	iets	en	je	merkte	het	aan	de	mensen	die	blij	en	
opgelucht	waren	als	ze	de	kerk	uitkwamen.”		
	
De	laatste	twee	jaar	volgt	Bhaskar	het	gymnasium	als	externe	en	
daarna	studeert	hij	een	jaar	natuurkunde	in	Eindhoven.		



	 14	

Hij	begint	zich	langzaam	breder	te	oriënteren	en	rond	zijn	
negentiende	jaar	komt	hij	via	een	maatje	van	het	seminarie	in	
contact	met	Transcendente	Meditatie.	Na	een	lezing	en	meditatie	
gaat	er	een	wereld	voor	hem	open.	Aan	de	andere	kant	raakt	hij	
ook	betrokken	bij	een	maatschappelijk	georiënteerde	
werkgroep.	Daar	maakt	hij	kennis	met	de	humanistische	en	
transpersoonlijke	psychologie	van	Maslov	en	Rogers.	Het	wordt	
hem	al	gauw	duidelijk	dat	de	sleutel	voor	antwoorden	in	het	
leven	in	het	innerlijke	besloten	liggen.	Hij	rondt	zijn	eerste	jaar	
natuurkunde	succesvol	af	en	gaat	eerst	in	Nijmegen	en	later	in	
Tilburg	psychologie	studeren.	Daarnaast	begint	hij	een	opleiding	
als	leraar	in	de	Transcendente	Meditatie.	
	
Tijdens	een	retraite	in	Duitsland	in	1974,	hij	is	dan	21	jaar,	komt	
de	Autobiografie	van	een	Yogi,	het	boek	van	Yogananda,	ter	
sprake	en	wordt	speciaal	aandacht	besteed	aan	Mahavatar	
Babaji.	Bhaskar	koopt	direct	het	boek	en	leest	het	in	een	ruk	uit,	
het	voelde	als	‘gesneden	koek’.	“Dat	is	een	gevoel	van	
universaliteit”,	legt	hij	uit	en	vertelt	dat	er	eerder	op	het	
seminarie	een	priester	vertelde	dat	ze	de	heidenen	moesten	
bekeren	en	dan	dacht	hij:	“Als	ze	de	naam	van	Jezus	daar	niet	
kennen,	denk	je	dan	dat	Jezus	niet	van	hen	houdt?”	Het	boek	van	
Yogananda	moedigt	hem	aan	verder	te	gaan	met	de	opleiding	tot	
leraar	Transcendente	Meditatie	en	hij	geeft	hierin	tot	1990	les.		
	
Eind	1989	vinden	we	Bhaskar	terug	in	Wassenaar	waar	hij	met	
anderen,	waaronder	Frans	van	de	Logt	en	Frides	een	centrum	
voor	meditatie	beheert.	De	ruimtes,	een	twintigtal	kamertjes	en	
een	kapel	huren	zij	van	de	zusters	Franciscanessen.	In	dat	jaar	
ontdekt	Frans	het	prachtige	Nederlandse	fotoboek	‘Babaji	
Mahavatar’.	Kort	daarop	ontmoeten	Frans,	Frides	en	Bhaskar	
Mohini	en	dan	is	de	link	met	de	groep	Nederlandse	devotees	van	
Babaji	snel	gelegd.	Bhaskar	proeft	rond	de	film	‘Have	Guru	
Darshan’,	die	hij	ziet,	diezelfde	energie	die	hij	kent	van	het	
mediteren.	De	Babaji	devotees	blijken	op	zoek	te	zijn	naar	een	
plek	om	de	Babaji	weekenden	te	houden	en	Bhaskar	en	zijn	
vrienden	nodigen	hen	uit	gebruik	te	maken	van	hun	



	 15	

meditatiecentrum.	Een	maand	later	ontmoet	Bhaskar	Muniraj	in	
Pujari’s	huis	in	Den	Haag.	Ze	geven	elkaar	de	hand,	onbekend	als	
Bhaskar	is	met	de	Indiase	gewoontes,	en	hij	is	onder	de	indruk.	
Hij	vind	Muniraji	een	vriendelijke,	bescheiden	man,	met	een	
diepe	stilte	in	zichzelf,	“…heel	gewoon	ook.”	Een	half	jaar	later	zit	
Bhaskar	in	Chilianaula	voor	de	Navratri.	
	
In	die	periode	neemt	een	tiental	Babaji	devotees	op	een	dag	een	
ferm	besluit	dat	er	een	plek	mag	komen	voor	de	Nederlandse	
ashram.	In	november	1991	wordt	de	huidige	plek	in	Loenen	bij	
Apeldoorn	gevonden.	In	december,	op	de	dag	dat	de	film	Sanatan	
Dharma	van	Henk	Poncin	op	de	televisie	verschijnt,	wordt	er	de	
eerste	Aarti	gehouden	met	Maarten	Baba	als	pujari.	Later	volgt	
de	Belgische	Keval	hem	op	als	pujari.	Rond	die	tijd,	in	1992	komt	
Bhaskar	naar	de	ashram.	De	eveneens	Belgische	Mahadevi	volgt	
Keval	op	en	als	ook	zij	vertrekt	wordt	Bhaskar	pujari.	Hij	zal	dit	
blijven	tot	aan	de	brand	in	1994.	Na	de	brand	worden	de	
morgen-	en	avond	Aarti’s	twee	jaar	lang	voortgezet	in	de	dhuni	
hut,	waar	ook	het	vuur	een	jaar	ononderbroken	zal	blijven	
branden.	Bhaskar	blijft	de	puja’s	verzorgen	tot	de	bouw	van	de	
huidige	ashram	is	voltooid.	Dan	neemt	Maarten	Baba	de	rol	van	
hem	over	die	hij	-	met	een	onderbreking	van	een	paar	jaar	in	de	
negentiger	jaren	-	tot	op	heden	vervult.		
	
De	volgende	drie	jaar,	vanaf	september	1996,	is	Bhaskar	weer	in	
de	wereld.	Hij	probeert	daar	een	eigen	leven	op	te	bouwen	en	
importeert	in	samenwerking	met	Paramanand	(Frans	van	de	
Logt)	producten	uit	Polen.	In	‘99	wordt	Bhaskar	door	enkele	
mensen	gevraagd	om	terug	te	keren	naar	de	ashram.	Hij	neemt	
de	organisatorische	taken	van	Kusumlata	over	en	zal	vanaf	die	
tijd	permanent	op	de	Ashram	blijven	wonen.	Af	en	toe	werkt	hij	
voor	Holisan	in	Lelystad.	Aardig	om	te	vermelden	is	ook,	dat	
hij	tussendoor	meewerkt	aan	de	realisatie	van	de	ashram	van	
Paramanand	(Frans	van	de	Logt)	in	Polen	en	later	aan	de	Lead	
with	Light	Academy.	
Het	lijkt	erop,	dat	Bhaskar	is	beland	op	de	plek	die	voor	hem	
bestemd	was.	Vanuit	het	verlangen	om	God	te	leren	kennen,	is	



	 16	

zijn	pad	gelopen	langs	al	die	levenservaringen	die	hem	hebben	
voorbereid	als	(mede)beheerder	en	hoeder	van	de	ashram	van	
Babaji.	Hij	ziet	het	belang	van	Babaji's	teaching	en	de	ashram	
voor	de	wereld	en	als	meditatieleraar	met	zijn	kennis	van	de	
Vedisch	astrologie	en	de	transpersoonlijke	psychologie	heeft	hij	
in	de	loop	der	jaren	inmiddels	vele	mensen	begeleid.	Op	de	vraag	
wat	het	precies	is	dat	hij	op	de	ashram	mag	doen,	antwoordt	hij:	
“Ik	zie	mijzelf	als	woordvoerder	van	het	gedachtegoed	van	
Babaji.	Ik	mag	hier	-	met	anderen	-		de	boodschap	uitdragen	van	
de	nieuwe	tijd	die	aanbreekt."	Op	de	vraag	wat	hij	de	mensen	
toewenst	antwoordt	hij:	“Dat	zij	iets	van	de	spirit	van	Babaji	
mogen	ervaren.	Dat	er	een	lichtje	mag	komen	in	hun	leven.	Dat	
zij	iets	mogen	proeven	van	de	spiritualiteit	die	hier	overal	
aanwezig	is	in	de	aarti’s,	in	de	ontmoetingen,	in	de	meditatie,	in	
het	karma	yoga.”	
	
Over	het	gebruik	van	het	Mahamantra	Om	Namah	Shivaya	zegt	
hij:	“Ik	sla	het	dagelijkse	japa	(herhalen	van	de	naam	van	God)	
niet	graag	over,	ook	al	komt	het	er	soms	niet	van.	Het	brengt	je	
terug	in	je	diepere	zelf.	Wat	je	daarbuiten	beleeft	kun	je	daardoor	
als	het	ware	‘glad	strijken’.	Je	laadt	op	door	japa,	je	komt	erdoor	
terug	bij	de	bron	en	bij	Babaji.”	
	
Op	de	laatste	vraag	wie	hem	heeft	geïnspireerd	in	het	leven,	
antwoordt	Bhaskar	zonder	aarzelen:	“Mijn	familie,	maar	ook	
vrienden		en	de	mensen	die	ik	ontmoet.	Mijn	familieleden	
steunen	mij	door	mij	te	accepteren,	zij	zien	dat	ik	op	mijn	plek	
ben.	Op	mijn	vijftigste	verjaardag	is	mijn	hele	familie	een	
weekend	hier	geweest	en	hebben	zij,	sommige	meer	dan	
anderen,	de	ashram,	de	havan	en	de	Aarti,	heel	goed	kunnen	
waarderen.	Moeder	zei	nog	dat	ze	spijt	had	alleen	zondag	op	de	
ashram	te	zijn	geweest	toen	zijn	zus	vertelde	hoe	mooi	het	
geheel	was	geweest.”	Als	laatste	voegt	Bhaskar	eraan	toe:	“Ja,	
mijn	moeder	heeft	mij	altijd	gesteund	en	in	mijn	gevoel	nog	
steeds!”	
 



	 17	

 

 
 
 

“There	is	neither	creation	nor	destruction,	 
neither	destiny	nor	free	will,		
neither	path	nor	achievement.	

This	is	the	final	truth.”	
 

Ramana	Maharshi	
	

	
	



	 18	

God	is	vormloos	en	staat	boven	de	tijd.	
Hij	manifesteerde	zich	eerst	als		

een	trilling	of	geluid.	
Dat	geluid	is	de	naam	van	God.	

	
Babaji	zei	ons	dat	we	Gods	naam	altijd		
moesten	onthouden	en	herhalen.	

Door	herhaling	verbinden	we	ons	met	de	oorsprong		
van	alles:	God.	

	
door	Raghuvir	

	
Babaji	vertelde	me	dit	meer	dan	40	jaar	geleden,	en	ik	moet	
toegeven	dat	ik	dit	niet	altijd	heb	gedaan,	ook	al	ben	ik	hem	altijd	
op	de	een	of	andere	manier	trouw	gebleven.	
Naarmate	ik	ouder	werd,	begon	ik	langzaam	de	kracht	van	
discipline	in	spirituele	beoefening	te	begrijpen,	en	het	belang	van	
herhaling	boven	alle	excuses	die	de	geest	kan	bedenken.	Babaji	
gaf	ons	in	deze	14	jaar	niet	veel	instructies,	maar	hij	vertelde	ons	
dit	keer	op	keer.		
	

	



	 19	

Shri	Muniraj	gaf	een	ongeëvenaard	voorbeeld	van	spirituele	
discipline	door	deze	voortdurend	en	consequent	te	beoefenen.	
Zijn	zaken	fluctueerden,	maar	zijn	discipline	bleef	standvastig.	
Zijn	grote	familie	was	niet	zonder	turbulentie,	evenmin	als	de	
enorme	familie	van	Babaji	die	hij	aanstuurde,	maar	zijn	
dagelijkse	toewijding	aan	Babaji	was	altijd	onwankelbaar.	Een	
goeroe-discipelrelatie	komt	echt	tot	stand	door	altijd	zijn	
leringen	en	adviezen	op	te	volgen.	
	

	
	
Het	zijn	toenemende	spanningen	in	de	wereld	tussen	landen,	
organisaties,	politieke	groeperingen,	religies,	rassen	en	
familieleden	en	vrienden.	Dit	heeft	natuurlijk	invloed	op	ieder	
van	ons	individueel	en	is	niet	bevorderlijk	voor	onze	innerlijke	
rust	en	geluk.	Het	wordt	steeds	duidelijker	dat	wat	Babaji	ons	
vertelde	actief	in	praktijk	moet	worden	gebracht	om	deze	
gewenste	mentale	toestanden	te	bereiken	en	te	behouden.	Met	
de	mantra	verdwijnen	de	problemen	van	het	leven	niet,	maar	ze	



	 20	

maken	je	sterker	en	evenwichtiger,	waardoor	je	je	karma	onder	
ogen	kunt	zien	en	op	een	evenwichtigere	manier	kunt	kijken	
naar	wat	je	geest	bezighoudt.	
	
De	afgelopen	maanden	heb	ik	veel	broeders	en	zusters	ontmoet	
en	gemerkt	dat	velen	van	hen	dit	niet	doen	en	veel	verwarring	in	
hun	leven	ervaren.	Onze	geest	zoekt	altijd	naar	een	gemakkelijke	
uitweg	en	verzint	excuses	over	familie,	werk	of	andere	
‘dringende’	activiteiten.	Als	alternatief	houdt	hij	zich	bezig	met	
devotionele	activiteiten	zoals	bidden,	kirtan	zingen,	seva	doen	
voor	de	bredere	gemeenschap,	enzovoort.	Dit	zijn	allemaal	heel	
mooie	dingen,	maar	ze	hebben	misschien	niet	hetzelfde	effect	op	
onze	hersenen.	De	klank	van	de	naam	van	God	brengt	ons	
onbewust	terug	naar	onze	goddelijke	bron.	Dit	werkt	met	
dagelijkse,	gedisciplineerde	toewijding.	We	herhalen	immers	
meestal	de	dingen	die	we	wel	en	niet	willen	doen,	evenals	onze	
angsten	en	verlangens,	in	onze	geest.	Afhankelijk	van	ons	
concentratieniveau	kunnen	we	onze	hersenen	
herprogrammeren	met	de	mantra,	met	Gods	naam	of	met	onze	
eigen	goddelijke	aard.	Ik	weet	dat	de	meesten	van	jullie	zich	hier	
al	bewust	van	zijn,	maar	de	belangrijke	vraag	is:	doe	je	het	ook?	
Laat	je	inspireren	en	zeg	tegen	jezelf	dat	je	meer	tijd	moet	nemen	
voor	deze	beoefening.	Luister	niet	naar	de	excuses	en	draag	bij	
aan	het	brengen	van	God	in	onze	wereld	en	het	stimuleren	van	
de	menselijke	evolutie.	
	
	
	

🔱		Aum	Namah	Shivaya	🔱 
	

 
	
	
	
	



	 21	

	
	

	
	
	

“Truth	is	not	found	in	external	philosophies	or	theories		
but	by	looking	within.	In	meditation	behold	the	star	of	
divine	wisdom,	that	its	rays	disclose	the	truth	ever		

within	yourself.”	
	

Paramahamsa	Yogananda	
	
	
	
	



	 22	

Waarheid	
	

Wat	een	mooi	onderwerp.	En	wat	was	ik	huiverig	om	hier	iets	over	
te	gaan	schrijven.	Maar	na	een	lief	en	sympathiek	verzoekje	van	
Linda	kan	ik	er	niet	meer	omheen.	Dit	is	mijn	bijdrage.	Met	veel	
liefs	en	beste	wensen	voor	allen,	Pujari.	
	
Babaji’s	boodschap	van	Waarheid,	Eenvoud	en	Liefde	zal	velen	
inspireren	om	het	Dharma	te	volgen	en	als	mens	met	een	warm	
en	open	hart	door	het	leven	te	gaan.	Waarheid	staat	voor	mij	in	
de	eerste	plaats	voor	eerlijkheid,	oprechtheid	en	waarachtigheid	
als	richtlijnen	voor	het	leven.	
	

	
Maar	mijn	diepste	ervaringen	van	‘waarheid’	gaan	samen	met	
totale	verstilling	van	de	denkende	geest.	Alles	is	zoals	het	is	en	er	
is	geen	denkende	‘ik’	meer	die	zich	ermee	wil	bemoeien.	Alles	is	
perfect	en	mag	zijn	natuurlijke	verloop	hebben.	
	
Er	is	blijkbaar	een	relatieve	waarheid	waarbij	de	mens	met	zijn	
denken,	zijn	intelligentie,	en	zelfs	met	artificial	intelligence	
keuzes	kan	maken	en	zo	in	deze	wereld	kan	leven.	En	dan	is	er	
ook	een	Waarheid	die	daar	aan	voorbijgaat	en	beleeft	kan	
worden	als	de	kleine	ik	ophoudt	te	bestaan	en	de	wereld	van	
goddelijkheid,	Sat	-	Chit	-	Ananda	zich	aan	ons	openbaart.		
‘Sat’	staat	hier	voor	de	ultieme	waarheid,	voorbij	het	denken,	in	
de	dieptes	van	ieders	hart,	het	heilige	weten.	In	de	Satya	Yuga	
leeft	de	mens	vanuit	zijn	hart	en	regeert	de	waarheid.	Maar	nu	in	



	 23	

de	Kali	Yuga	is	het	even	anders	en	worden	we	voornamelijk	
geregeerd	door	het	denken	en	de	leugen.	Het	is	even	niet	anders.	
	
Nog	iets	over	de	Yuga’s:	
Satya	Yuga,	wat	'het	tijdperk	van	de	waarheid'	betekent,	is	het	
eerste	en	langste	van	de	vier	hindoeïstische	tijdperken,	vaak	de	
Gouden	Eeuw	genoemd.	Het	wordt	gekarakteriseerd	als	een	
periode	van	ultieme	waarheid,	rechtschapenheid	en	deugd,	
waarin	mensen	in	vrede	en	harmonie	leven	en	spirituele	
praktijken	en	goedheid	voorop	staan.	Dit	tijdperk	wordt	gezien	
als	het	eerste	in	een	cyclus	van	vier	Yuga's,	die	elk	een	afname	
van	het	menselijk	bewustzijn	vertegenwoordigen	totdat	de	
cyclus	zich	herhaalt.	
	
Gelukkig	zijn	wij	met	Babaji	verbonden,	die	juist	in	dit	tijdperk	
kwam	om	ons	te	helpen	en	te	inspireren	om	vooral	de	Naam	van	
God	te	herhalen	en	zodoende	ons	hart	en	geest	te	reinigen.	
	

	
	
Bijna	dagelijks	lees	ik	in	het	werk	van	Kabir	over	zijn	advies	om	
totaal	op	te	gaan	in	de	Naam	van	God	en	zo	het	denken	te	
overstijgen.	Het	denken	mag	als	kamfer	totaal	opbranden,	en	
alleen	dan,	in	een	zuivere	geest,	kan	God’s	aanwezigheid,	of	‘de	
waarheid’	ervaren	worden.	Babaji	confronteerde	ons	geregeld	
met	het	feit	dat	wij	in	een	wereld	van	‘like	and	dislike’	leven	en	



	 24	

Hij	inspireerde	ons	om	hier	aan	voorbij	te	gaan.	Leven	vanuit	
leegte,	vanuit	stilte,	in	het	nu,	waar	alles	mag	zijn	zoals	het	is.	
	
Tegen	Gaura	Devi	zei	Babaji	hierover:	“Op	de	dag	dat	de	
goddelijke	Kracht	in	ons	begint	te	werken	zal	dat	wat	we	doen,	
geïnspireerd	worden	door	een	Superieur	Bewustzijn”.	Zij	vroeg	
Hem	hoe	het	mogelijk	was	om	dit	stadium	te	bereiken,	en	Hij	
antwoordde	dat	ze	de	Naam	van	God	nooit	mocht	vergeten,	want	
Die	zal	je	leiden.	
	
Muniraji	vertelde	me	geregeld	dat	hij	niets	deed:	“It’s	all	Babaji	
doing.”	Hij	zei	ook	weleens:	“I	am	nothing.”	Dat	is	leven	in	totale	
overgave:	“Uw	wil	geschiede”.	Zo	was	hij	voor	velen	een	
voorbeeld	van	hoe	te	leven	in	waarheid,	eenvoud	en	liefde.	
	

 
	
	
	

	



	 25	

Shri	Mahendra	Baba	about	truth:	
No	other	religion	is	greater	than	truth.	Truth	is	the	ultimate	

perfection.	God	is	perfect	in	the	form	of	truth,	where	there	is	a	pure	
and	complete	unity	of	mind,	speech	and	action.	

	
***	

Ramana	Maharishi	over	‘Truth’:	
Ramana	leert	ons	dat	de	‘Waarheid’	het	onveranderlijke,	egoloze	
‘ik	ben’	is,	dat	ten	grondslag	ligt	aan	alle	ervaringen,	die	hij	het	
Zelf	of	Brahman	noemde.	Hij	stelde	dat	de	waargenomen	wereld	
een	illusie	of	een	droom	is	en	dat	de	ware	realiteit	het	non-duale,	

oneindige	bewustzijn	van	dit	Zelf	is	en	niet	de	tijdelijke	en	
afzonderlijke	vormen	waarmee	we	ons	identificeren.	De	weg	naar	
deze	waarheid	is	‘Zelfonderzoek’,	een	zoektocht	naar	de	bron	van	
de		‘ik’-gedachte.	Wat	uiteindelijk	leidt	tot	de	uitdoving	van	het	ego	

en	de	realisatie	van	iemands	ware	aard.	
	
***	

Nog	twee	gedichten	van	Kabir:	
	

Rare	are	the	friends	of	Kabir,	O	brother;	
To	whom	can	he	reveal	the	Truth?	

	
Live	cheerfully	as	and	how	the	Lord	
In	His	wisdom	deigns	to	keep	you,	
For	He	has	the	power	to	create,	

To	destroy	and	to	sustain	one	and	all.	
I	thoroughly	scanned	the	entire	world;	
I	realised:	Without	knowledge	of	God	

All	knowledge	is	ignorance.	
	
***	

With	the	Lord’s	grace	
I	have	met	the	Satguru;	
Possessor	of	divine	talent,	
Bestower	of	supreme	bliss,	

He	is	the	conferee	of	true	knowledge.	



	 26	

	
I	was	burning	in	the	flames	of	desire,	
He	poured	the	elixer	of	devotion	

And	quenched	the	fire;	
I	became	placid	and	cool.	

	
A	glimpse	of	Him,	
A	touch	from	Him,	

And	my	evil	tendencies	vanished.	
He	gave	me	the	technique	

Of	repetition	
And	I	developed	divine	love.	

	
He	shattered	my	doors	
Of	pretence	and	delusion	
That	blocked	my	way;	

He	told	the	tale	of	my	true	home	
And	all	my	fears	faded	away.	

Deep	and	dreadful	is	the	world’s	ocean;	
Who	could	have	dared	take	me	across?	

In	the	boat	of	Nam	
Kabir’s	Master,	the	adept	oarsman,	
Ferried	him	to	the	eternal	shore.	

	

 
 

Kabir	Das,		
Indiase	mystieke	dichter	uit	de	15e	eeuw	

	 	



	 27	

Daar,	in	dat	stille	vuur,	waar	de	waarheid	zich	beweegt	
door	Katrien	

	
Er	komt	een	moment	waarop	de	wereld	zijn	grip	verliest.	De	
stemmen	die	je	begeleiden,	de	zachte,	de	dwingende,	de	
goedbedoelde	geluiden	zakken	weg	in	de	verte,	als	een	stad	in	de	
nevel	gehuld.	Wat	overblijft	is	stilte,	rauw	en	ongevormd.	Eerst	
lijkt	ze	vijandig,	alsof	ze	iets	van	je	af	wil	nemen.	Een	
beangstigend	gevoel.		
	
Maar	na	een	tijdje	merk	je	dat	ze	niets	vraagt,	niets	eist:	ze	is	er	
gewoon.	En	in	haar	aanwezigheid	begin	jij	te	verschijnen.	Alleen	
zijn	is	geen	leegte,	maar	een	spiegel	die	niet	meer	vervormt.	
Zonder	de	ogen	van	anderen,	zonder	hun	verwachtingen	of	hun	
verhalen	over	wie	je	bent,	valt	er	iets	van	je	af:	de	verwachtingen	
waaraan	je	hebt	moet	voldoen	dat	je	als	een	constante	met	je	
meedroeg,	een	soort	toneelstuk	van	‘zekerheid’	en	richting.	Wat	
rest…	is	iets	onzekers,	maar	ook	iets	waarachtigs:	de	ruwe	kern	
van	jezelf,	nog	niet	benoemd,	nog	niet	gevormd	tot	iets	nieuws.	
	
Daar,	in	dat	stille	vuur,	begint	waarheid	zich	te	bewegen.	Niet	als	
een	inzicht	dat	je	plotseling	overvalt,	maar	als	een	zachte	
verschuiving.	Een	ademhaling	die	dieper	wordt,	een	blik	die	
helderder	ziet.	De	waarheid	openbaart	zich	niet	in	woorden,	
maar	in	gewaarwording:	in	de	manier	waarop	je	gedachten	niet	
langer	vluchten	en	in	het	besef	dat	je	gevoelens	niet	langer	
schuilen	hoeven.	
	
En	dan	leer	je	luisteren.	Nee,	niet	met	je	oren,	maar	met	iets	
diepers.	Als	een	stille	ontvankelijkheid	die	zich	opent	als	een	
uitgestrekt	weiland.	Luisteren	wordt	een	daad	van	overgave:	je	
probeert	niets	meer	te	begrijpen,	je	wacht	niet	op	betekenis	en	
laat	de	dingen	klinken	zoals	ze	zijn.		
	
Nu	krijgt	de	stilte	zelf	een	stem.	Ze	spreekt	in	nuances,	in	
ademtochten,	in	het	wandelen	en	in	de	trage	cadans	van	je	eigen	
hartslag.	



	 28	

	

	
	
Langzaam	besef	je	dat	dit		luisteren	een	vorm	van	waarheid	is.	
Want	enkel	wie	luistert	zonder	te	grijpen,	hoort	wat	werkelijk	
leeft.	Dan	wordt	het	een	ontmoeting,	niet	tussen	jou	en	de	
wereld,	maar	tussen	jou	en	dat	onuitsprekelijke	binnenin,	dat	
zich	pas	toont	wanneer	je	ophoudt	het	te	(be)dwingen.	
	
Je	ontdekt	dat	waarheid	niet	iets	is	wat	je	‘vindt	of	kan	vinden’,	
maar	wat	overblijft	wanneer	je	ophoudt	met	jezelf	te	
overstemmen.	Ze	verschijnt	wanneer	het	rumoer	van	moeten	en	
presteren	tot	rust	komt,	wanneer	je	niet	langer	probeert		in	te	
passen	of	te	overtuigen.	Waarheid	leeft	immers	niet	in	de	wereld	
van	verklaringen	en	de	logica,	maar	in	de	ruimte	die	ontstaat	
wanneer	alles	wat	niet	echt	is,	oplost.		
	
Alleen	zijn	wordt	dan	geen	afzondering,	maar	een	thuiskomst.	Je	
leert	luisteren	naar	het	ongehoorde:	de	ritmiek	van	je	adem,		



	 29	

de	tederheid	van	een	gedachte	die	je	vroeger	wegduwde,	het	
onverklaarbare	gevoel	dat	er	in	jouw	stilte	iets	oneindigs	schuilt.		
	
Daar,	in	dat	stille	samenzijn	met	jezelf,	ontstaat	een	nieuwe	vorm	
van	eerlijkheid.	Niet	de	harde	eerlijkheid	van	oordeel,	maar	de	
stille	eerlijkheid	van	aanvaarding.	Je	hoeft	niets	meer	te	
bewijzen,	niets	te	verdedigen.	Je	hoeft	alleen	te	zijn.	En	in	dat	
‘zijn’	zonder	getuige,	zonder	richting	en	zonder	verhaal	begint	
zich	iets	te	openen:	een	besef	dat	waarheid	niet	buiten	je	ligt,	
maar	in	de	stille	grond	van	je	eigen	aanwezigheid.	
Dat	jijzelf,	ontdaan	van	alles	wat	tijdelijk	is,	niets	anders	bent	
dan	‘het	luisteren	zelf’...	
	
	

	 	



	 30	

	

	
	



	 31	

OM	Asatoma	sadgamaya	
Tamaso	ma	jyotirgamaya	

Mrityorma	amritam	gamaya	
	

Leid	ons	van	niet-zijn		
naar	Zijn,	

van	de	duisternis		
naar	het	licht		
en	van	de	dood		

naar	onsterfelijkheid.	
	

door	Michiel,	ANNA-Yoga	
	

 
	
De	mantra	behoort	tot	de	shanti-mantra’s,	de	vredesmantra’s.	
Het	Sanskriet	is	een	wonderbare	taal.	Wat	in	het	Sanskriet	met	
een	woord	gezegd	kan	worden,	daar	hebben	wij	soms	een	hele	
bladzijde	nodig	om	de	betekenis	van	dat	ene	woord	te	duiden.	
Dat	is	al	het	geval	met	het	woord	‘sat’.	Je	kunt	het	vertalen	met	
‘zijn’.	Maar	ook	is	er	de	betekenis	van	‘werkelijk,	wezenlijk,	
waarheid’.	
Zo	kun	je	de	eerste	regel	van	de	mantra	ook	vertalen	als:	Leid	
ons	van	het	onwezenlijke	naar	het	wezenlijke,	van	illusie	naar	
werkelijkheid,	van	leugen	naar	waarheid.	
	
Het	is	waar	de	hele	filosofie	van	India	om	draait,	waar	de	
Upanishads,	de	Bhagavad	Gita,	de	Yogasutra	over	spreken.	Wat	is	
de	aard	van	het	bestaan,	wat	is	de	aard	van	bewustzijn,	wat	is	
werkelijk?		



	 32	

Met	dank	aan	Einstein	weten	we	sinds	ongeveer	100	jaar	dat	het	
hele	bestaan	maar	relatief	is.	De	werkelijkheid	hangt	enkel	af	van	
de	positie	van	de	waarnemer.	En	die	positie	is	heel	beperkt.	
	
Het	beroemde	verhaal	van	de	vier	blinden	en	de	olifant	maakt	
dat	al	snel	duidelijk.	De	ene	blinde	meende	dat	een	olifant	als	een	
stuk	touw	was,	rafelig	aan	het	uiteinde.	Hij	voelde	de	staart.	Een	
ander	vond	het	op	een	groot	palmblad	lijken,	zijn	oor.	De	derde	
hield	zijn	poot	vast	en	meende	een	soort	van	boomstam	te	
herkennen.	Met	andere	woorden,	wat	wij	(voor)	waar	aannemen,	
is	ook	nooit	meer	dan	een	aanname.	En	op	zijn	best	nemen	we	
een	fragment	van	de	werkelijkheid	waar,	maar	nooit	het	geheel.	
	
Al	onze	overtuigingen	omtrent	wat	waar	is,	zijn	niet	meer	dan	
‘wervelingen	van	de	geest’,	zoals	Patanjali	het	uitdrukte.	Om	tot	
de	waarheid	te	komen	dienen	die	wervelingen	voorbij	gegaan	te	
worden.	Alle	meningen,	conclusies,	doctrines,	overtuigingen,	
ideeën,	aannames	leiden	tot	een	bepaalde	zienswijze,	gekleurd	
door	afkomst,	geloof.	Een	wijze	van	zien	is		altijd	persoonlijk	en	
dus	beperkt.	Het	is	beslist	geen	universeel	Zien.	
	
Als	mijn	waarheid	tegenover	die	van	jou	staat,	ontstaat	er	bijna	
onmiddellijk	conflict.	De	waarheid	van	het	ene	geloof	of	
overtuiging,	of	die	nu	godsdienstig,	politiek,	cultureel	is,	staat	
vijandig	tegenover	de	overtuiging	van	een	ander.	Zelfs	op	
wetenschappelijk	terrein	gaat	het	vaak	meer	over	wie	er	gelijk	
krijgt	in	plaats	van	wat	waar	is.	
	
Krishnamurti	zei	het	al	in	zijn	beroemde	toespraak	in	1929	
waarin	hij	zijn	rol	als	spiritueel	leraar	ten	overstaan	van	de	hele	
wereld	naast	zich	neerlegde:	“Waarheid	is	een	land	zonder	
paden.	Ze	kan	niet	gevonden	worden	langs	de	weg	van	een	leer,	
noch	die	van	de	godsdienst	of	een	politieke	leer.	De	waarheid	
kan	niet	georganiseerd	worden,	want	ze	is	grenzeloos	en	
absoluut”.	
	



	 33	

Het	denken	is	altijd	beperkt	door	tijd	en	afstand,	kan	dat	wat	
absoluut	is	nooit	bevatten.	Daarom	zei	Patanjali	de	wervelingen	
van	de	geest	tot	rust	te	laten	komen.	Dán	zien	we	de	
werkelijkheid	zoals	die	ís	en	niet	zoals	die	zou	moeten	zijn,	of	
ooit	is	geweest.	
	
Zingen	we	binnenkort	daarom	niet	van	een	Stille	nacht,	een	
heilige	nacht...	Als	we	werkelijk	stil	konden	zijn,	dan	openbaart	
de	werkelijkheid	zich	aan	ons.	De	werkelijkheid	die	is	zoals	een	
licht	dat	straalt	uit	zichzelf,	zelflichtend	is	en	de	hele	wereld	
verlicht.	
	
De	wapenspreuk	van	India	luidt:	Satyam	eva	jayate.	“De	
waarheid	overwint	voorwaar.”	Er	staat	niet	“de	waarheid	zal	
overwinnen.”	Alsof	de	waarheid	er	iets	voor	zou	moeten	doen,	
ervoor	moet	vechten,	zich	moet	bewijzen	om	te	overwinnen.	
Nee,	het	is	een	gegeven	dat	ze	altijd	en	overal	overwint.	En	dat	is	
een	geruststellende	gedachte	in	tijden	waarin	de	leugen	regeert	
en	de	waarheid	ons	wordt	voorgeschreven.				
	

	



	 34	

	
	
	
	
	
	

	

	
	

	
	

“The	truth	waits	for	eyes	unclouded	by	longing.”	
	

Ram	Dass	



	 35	

🌸🌸🌸🌸🌸🌸	

Devi	and	Truth	(Waarheid)	
door	Vik	

Letters	by	a	Sewak	who	chased	everything	that	actually	does	not	
matter	and	is	temporary,	now	tries	to	lead	by	Grace.	

My	Dear	Child,	

That	day	at	the	ashram,	when	you	sat	for	Devi	Pooja	wrapped	in	
pink,	

your	eyes	closed,	your	breath	soft		

you	probably	did	not	know	it,	but	Devi	was	sitting	there	too.	

You	weren’t	just	sitting.	

You	were	becoming.	

We	weren’t	just	offering	flowers.	

We	were	offering	ourselves.	

That	is	the	Truth,	

not	a	ritual,	not	a	religion,	

but	Love	in	action.	

And	in	the	stillness	of	that	Love,	Truth	begins	to	glow.	

We	call	Her	Devi,	but	She	is	also	Truth.	

Fierce	and	gentle.	Silent	and	wild.	

She	does	not	have	to	live	in	books	or	chants.	



	 36	

She	lives	in	the	breath	between	your	thoughts,	in	the	kindness	
behind	your	words,	in	the	courage	that	keeps	your	heart	open	
when	it	hurts.	

Most	of	my	life	I	chased	all	things	that	are	temporary	and	today	I	
return	to	what	matters	—	Presence,	Peace,	and	You.	

For	in	you,	I	see	Her.	

You	once	asked	me,	“Papa,	wat	is	Waarheid?”	

I	did	not	have	a	good	answer	then.	

But	if	you	ask	me	now,	I	would	say:	

Truth	is	the	flame	that	never	lies.	

Truth	is	the	hand	that	serves	without	asking.	

Truth	is	the	love	that	keeps	giving,	again	and	again.	

Truth	is	Devi.	

And	Devi…	is	You.	

Not	a	word	to	read.	

A	life	to	live.	

Papa	

🌸🌸🌸🌸🌸🌸	

	
	
	
	



	 37	

The	Real	
	
“You	know	the	real.	You	can	see	the	higher	self.	You	don’t	need	
me	to	point	out	the	truth.	Do	not	attach	to	the	unreal.	Let	go	of	
that.	Attach	to	the	truth.	Attach	to	simplicity.	Attach	to	love.	
If	something	doesn’t	feel	right	to	your	heart,	then	it	isn’t.	
Understand?	
Living	on	the	higher	path	enables	one	to	merely	observe	the	folly	
of	humans	but	concentrate	on	what	is	real.	
Do	not	be	ruled	by	events	which	stimulate	emotions.	Events	
come	and	go,	and	emotions	come	and	go.	This	is	the	wheel	of	
maya.	
Don’t	attach	to	the	spoke.	Live	in	the	center.	Let	the	wheel	spin	
around	you	without	your	attachment	to	any	part	of	it.	Live	in	the	
center.	That	is	the	real.	That	is	no-thing.	That	is	where	no-body	
resides.”	Babaji	
	
With	thanks	to	Margaret	de	Vivo	
	

 



	 38	

De	Dans	van	Waarheid	
door	Miriam	Alberts	

	
In	de	stilte	van	de	nacht,	waar	sterren	fluisteren	over	
eeuwenoude	geheimen,	ontwaakt	onze	werkelijkheid	aan	een	
zoektocht	naar	waarheid.	Niet	de	kille,	starre	waarheid	van	
feiten	en	formules,	maar	de	levende,	pulserende	waarheid	die	in	
ons	hart	klopt,	onze	eigen	waarheid.	
Spiritualiteit	is	de	brug	naar	dit	innerlijke	rijk,	een	zachte	
uitnodiging	om	voorbij	de	sluier	van	illusies	te	kijken.	Het	is	hier,	
in	de	diepte	van	ons	wezen,	dat	we	ontdekken	wat	werkelijk	
waar	is	voor	ons.	
	
Maar	ware	wijsheid	begint	niet	bij	vasthouden	aan	dat	ene	
lichtpunt;	het	bloeit	op	in	de	kunst	van	het	loslaten	en	het	
omarmen	van	andermans	horizon.	
	
Stel	je	voor:	je	staat	op	een	bergtop,	starend	naar	de	vallei	
beneden.	Jouw	waarheid	is	het	pad	dat	je	hebt	bewandeld,	
gevormd	door	ervaringen,	pijn	en	vreugde.	Het	voelt	als	thuis,	als	
een	warme	mantel	om	je	schouders.	Toch,	als	je	je	ogen	richt	op	
de	paden	van	anderen	–	de	kronkelende	
rivieren	van	hun	verhalen,	de	steile	kliffen	van	hun	
overtuigingen	–	opent	zich	een	breder	panorama.	Door	te	kijken	
vanuit	hun	bevindingen,	hun	unieke	lenzen	op	de	wereld,	krijg	je	
een	rijker	beeld	van	wat	er	gaande	is.	
De	chaos	van	het	leven	wordt	een	mozaïek,	geen	puzzel	met	één	
oplossing.	Dit	is	geen	verraad	aan	je	eigen	waarheid,	maar	een	
verrijking	ervan.	Het	leert	je	dat	waarheid	niet	statisch	is;	ze	
ademt,	ze	groeit,	ze	danst	met	de	winden	van	perspectief.	
	
Maar	keer	dan	terug	naar	jezelf.	Kijk	in	de	spiegel	van	je	ziel	en	
vraag:	leef	ik	deze	waarheid?	Of	houd	ik	mezelf	voor	de	gek,	
verscholen	achter	maskers	van	gewoonte	en	angst?	



	 39	

	
	
Vaak	fluisteren	we	onszelf	verhalen	toe	die	ons	comfortabel	
houden	–	‘Dit	is	wie	ik	ben’	–	terwijl	diep	vanbinnen	
een	roep	klinkt	naar	authenticiteit.	Zelfbedrog	is	als	een	nevel	
die	de	zon	verduistert;	het	belemmert	de	pure	stroom	van	je	
essentie.	Om	dit	te	doorbreken,	begin	met	eerlijke	introspectie.	
Wat	kun	je	doen	om	je	eigen	waarheden	te	leven?	Start	met	
kleine,	moedige	stappen:	spreek	je	innerlijke	stem	uit	in	stilte	of	
luid,	handel	naar	wat	resoneert	in	je	kern,	zelfs	als	de	wereld	
protesteert.	Laat	routine	los	en	omarm	rituelen	die	je	naar	
binnen	leiden	–	meditatie	bij	zonsopgang,	een	wandeling	in	de	
natuur	waar	gedachten	als	bladeren	vallen,	of	het	schrijven	van	
je	diepste	dromen	in	een	dagboek.	Ga	dieper	in	jezelf,	als	een	
duiker	in	de	oceaan	van	het	bewustzijn.	Adem	in	de	stilte,	voel	de	
trillingen	van	je	hart,	en	laat	inspiratie	opborrelen	als	een	bron.	
Dit	innerlijke	werk	is	geen	luxe,	maar	een	noodzaak;	het	voedt	de	
vlam	van	je	ware	zelf,	zodat	je	niet	langer	leeft	in	schaduwen,	
maar	in	het	volle	licht.	
	
En	laat	je	spiegelen	door	anderen.	Ja,	open	je	hart	voor	hun	
reflecties.	Een	vriend	die	je	uitdaagt,	een	vreemde	wiens	
woorden	raken	als	een	pijl	–	zij	zijn	spiegels	die	je	blinde	vlekken	
onthullen.	Door	hun	ogen	zie	je	jezelf	helderder:	de	krachten	die	
je	onderschat,	de	angsten	die	je	verbergt.	Dit	‘spiegelen’	is	een	



	 40	

geschenk	van	de	geest,	een	pad	naar	dieper	zelfinzicht.	Het	
vraagt	kwetsbaarheid,	maar	schenkt	vrijheid.	In	dit	samenspel	
van	innerlijk	en	uiterlijk,	van	eigen	waarheid	en	gedeelde	
wijsheid,	ontvouwt	zich	een	spirituele	symfonie.	Je	wordt	niet	
kleiner	door	andermans	licht,	je	straalt	helderder.		
	
Uiteindelijk	is	waarheid	geen	bestemming,	maar	een	eeuwige	
reis.	Leef	je	eigen	licht,	verrijk	het	met	de	kleuren	van	de	wereld,	
en	duik	dieper	in	de	oceaan	van	je	eigen	werkelijkheid.	Daar,	in	
die	heilige	diepte,	vind	je	niet	alleen	vrede,	maar	de	moed	om	
werkelijk	te	zijn.	Laat	deze	dans	je	leiden	–	naar	een	leven	dat	
waarachtig	is,	vol	en	stralend.	
	
	
	
	

	 	



	 41	

	
	
	
	
	
	
	

 
	

	
	
	
	

“The	truth	was	a	mirror	in	the	hands	of	God.	It	fell,	and	
broke	into	pieces.	Everybody	took	a	piece	of	it,	and	they	

looked	at	it	and	thought	they	had	the	truth.”	
	

Jalal-al-Din	Rumi	
	
	
	
	
	



	 42	

Waarachtig	leven	
door	Bhaskar	

	
“Er	is	maar	één	waarheid.	Om	een	waarachtig	leven	te	leiden	heb	
je	grote	besluitvaardigheid	nodig	en	het	weten	dat	enkel	één	ziel	

leven	geeft	aan	de	hele	mensheid.”	Babaji	
	

In	Babaji's	boodschap	aan	de	mensheid,	noemt	hij	Waarheid	als	
eerste.	Waarheid	heeft	Hij	wel	eens	geformuleerd	als	‘de	eerste	
impuls	die	opkomt	in	je	hart’.	Om	die	waar	te	nemen	is	het	nodig	
dat	je	geest,	inclusief	je	hart,	stil	is	of	vanuit	stilte	functioneert.	
Impulsen	van	de	geest	en	ook	emoties	bedekken	veelal	deze	
waarheid,	of	geven	enkel	stukjes	van	de	waarheid.	Het	is	
belangrijk	om	je	geest	te	zuiveren.	Mantra	japa,	meditatie	en	ook	
Aarti,	helpen	hierbij.	
	
Karma-yoga	kan	begrepen	worden	als	stilte	in	actie,	waarheid	in	
actie.	Stilstaand	water	dient,	om	zo	te	zeggen,	te	sprankelen	en	te	
stromen.	Stilte	dient	levendig	te	zijn.	Daaruit	ontstaat	kracht	en	
harmonie.	Dat	is	de	waarde	van	karma-yoga	die	wel	eens	
vergeten	wordt.	Het	is	meer	dan	enkel	actief	zijn,	of	je	plichten	
(dharma)	vervullen.	Het	geeft	zinvolheid	en	tevredenheid.	Het	
brengt	waarachtig	leven.	
	

“Werk	en	wees	Licht;	herhaal	Gods	naam.”	
Babaji	

	

	
	



	 43	

Waarheid	
door	Willemijn	

	
Als	ik	wel	eens	met	mensen	praat	over	waarheid	hoor	je	vaak	
zeggen:	“Er	is	geen	één	waarheid,	want	iedereen	heeft	zijn	eigen	
waarheid.”	Fijn	om	de	ruimte	te	hebben	daar	dieper	op	in	te	
gaan.	Vanuit	je	persoonlijkheid	en	de	dualistische	kijk	naar	de	
wereld,	heeft	ieder	zijn	eigen	waarheid	door	de	invulling	die	hij	
geeft	aan	wat	hij	ziet,	voelt	of	ervaart.	Maar	wanneer	je	vanuit	je	
hart,	ziel	of	het	Scheppende	principe	in	al	het	leven	de	wereld	
aanschouwd,	kom	ik	uit	op	een	contante	factor	in	het	leven.	Alles	
wat	je	waarneemt	is	veranderlijk,	het	leven	blijft	zich	ontvouwen	
en	ieder	levend	wezen	is	op	zoek	naar	geluk	en	liefde.	Dit	zie	ik	
overal	en	bij	iedereen.	In	eerste	instantie	trachtte	ik	dit	buiten	
mezelf	te	vinden,	totdat	ik	daar	geen	vervulling	vond,	omdat	het	
onderwerp	van	geluk	blijft	veranderen	en	dus	geen	blijvende	
houvast	biedt.	Toen	ik	vervolgens	kennis	kreeg	van	leraren,	
Guru’s	en	de	wijzen	in	deze	wereld,	was	het	helder	dat	ze	
allemaal	naar	hetzelfde	wezen	waar	je	het	geluk	zou	kunnen	
vinden.	Het	ligt	in	jezelf.	In	je	hart,	je	ziel,	de	plek	waar	het	
denken	of	je	ego	zich	verenigt	met	het	Zijn.	De	atman	die	
samenvloeit	met	brahman.		
	
Een	weg	die	vaak	wordt	aangeraden	om	dit	zelf	te	kunnen	
ervaren,	is	om	in	eenvoud	en	dienstbaarheid	te	leven.	Vandaaruit	
ontstaat	ruimte	waardoor	je	een	contante	staat	van	aandacht	in	
en	om	je	heen	gewaar	kan	worden.	Een	staat	waarin	je	kan	
ervaren	dat	je	wordt	gedragen	door	het	goddelijke,	Babaji	of	wie	
of	wat	voor	jou	de	bron	van	aandacht	is.	Aandacht	betekent	in	
het	Chinees	je	hartsintentie	ergens	naar	toe	laten	stromen	en	
daarmee	verenigen.	Dit	wil	niet	zeggen	dat	je	dan	geen	
wisselende	gevoelens	meer	hebt	door	de	jaren	heen,	met	
bijvoorbeeld	het	afscheid	nemen	van	geliefden	of	het	veranderen	
van	je	gezondheid,	werk	of	bekende	ritme.	Deze	veranderingen	
zullen	zich	altijd	laten	zien	maar	de	aandacht	en	liefde	voor	je	
Guru	is	als	een	onzichtbaar	warm	bad	wat	je	omgeeft	en	je	
telkens	weer	moed	en	vertrouwen	influistert.	Deze	staat	kan	



	 44	

verdriet	en	angsten	verlichten	als	je	je	aandacht	verlegt	van	het	
angstig	denken	naar	je	hart.	Voor	mij	is	dit	proces	een	waarheid	
omdat	ik	dit	zo	ervaar	en	ik	ben	niet	de	enige.		
	
We	kunnen	allemaal	andere	woorden	of	beoefeningen	hebben	
die	dit	proces	beschrijven,	maar	de	mensen	die	in	eerste	
instantie	op	zoek	waren	naar	een	liefdevol	stabiel	inzicht	over	
wie	ze	zijn	en	wat	ze	hier	komen	doen,	komen	allemaal	dezelfde	
fases	en	ervaringen	tegen.	We	lopen	allemaal	dezelfde	weg	van	
bewustwording	over	wie	we	in	essentie	zijn	en	onze	initiële	
verbondenheid.	En	vanuit	die	eenheid	waar	al	het	leven	uit	
voortkomt,	transformeert	en	weer	in	oplost	is	alles	waarheid,	de	
ongeziene	en	geziene	werelden,	het	veranderlijke	en	constante,	
het	onbewuste	en	bewuste,	het	licht	en	donker.		
	
Waarheid	is	het	leven	in	oneindig	veel	frequenties.	Praten	of	
delen	over	zoiets	ongrijpbaars	groots	is	natuurlijk	leuk	en	kan	
inzichten	geven.	Maar	misschien	komt	een	gevoel	van	liefde,	
schoonheid	of	diepe	vrede	meer	in	de	buurt	van	die	staat	van	
aandacht.	Zelfs	wanneer	ieder	persoon	deze	begrippen	anders	
invult.		
	
Ik	blijf	het	fijn	vinden	over	deze	essentiële	begrippen	of	
levensvragen	te	schrijven	of	spreken.	Het	is	als	een	soort	gebed	
of	meditatie	waarin	mijn	persoontje	inspiratie,	steun	en	vrede	
ontvangt	wanneer	het	samensmelt	met	mijn	hart	en	het	
goddelijke	veld	om	me	heen.	Vandaaruit	kan	ik	de	liefde	en	het	
vertrouwen	in	die	innerlijke	leiding	blijven	delen	en	herdenken,	
telkens	weer.	Tijdens	religieuze	feestdagen	maar	ook	op	
maandagochtend	of	in	de	file	of	tijdens	de	afwas.	Dank	voor	het	
lezen	van	deze	overdenking	en	wens	jullie	allemaal	een	
liefdevolle	Kerst	en	jaarwisseling.	

	



	 45	

	
	

	
	
	

	
	
	

“Truth	is	found	in	the	way	one	lives,	not	just	in	words	one	
speaks.	Truth	is	beyond	words.”	

	
Sri	Yukteswar	

	



	 46	

Waarheid	in	het	hart	
door	Wieneke	

	
Waarheid	fluistert	zacht	in	stilte	

Liefde	overwint	de	muur	van	schuld	en	kilte	
Overgave	opent	paden	zonder	aarzeling	
Dualiteit	wordt	één	in	innerlijke	opening	

	
Het	universum	knipoogt	in	synchroniciteit	
Saamhorigheid	tilt	zielen	naar	eeuwigheid	

Leef	vanuit	je	hart,	laat	niets	komen	tot	scheiding	
Want	jouw	persoonlijke	waarheid	is	bevrijding	

	
	

	
	

Hoge	Tatra,	Slowakije	



	 47	

Rechtop	
door	Raghuvir	

	
Het	waren	honderden	miljoenen	jaren	van	evolutie	eer	dat	er	
een	zoogdier	op	aarde	was	dat	rechtop	kon	lopen,	Homo	Erectus,	
wij	dus.	Er	gingen	waarschijnlijk	weer	vele	millennia	voorbij	
voordat	er	enig	zelfbewustzijn	in	de	mens	plaatsvond.	Maar	
ergens	in	een	ver	verleden	herkende	we	de	heilige	geest,	het	
alomvattend	bewustzijn	dat	in	alles	inclusief	onszelf	aanwezig	
is.		
	
Het	verlangen	om	dat,	die	bron	van	alles	te	eren	wortelde	op	een	
gegeven	moment	in	de	eerste	wijze	mensen.	Maar	hoe	dat	te	
eren	wat	overal,	altijd	in	alles	aanwezig	is?	Men	had	ervaren	dat	
energie	van	beneden	naar	boven	liep	en	zo	werd	een	eenvoudige	
langwerpige	steen	rechtop	gezet	om	dit	te	symboliseren.	De	
eerste	murti,	de	Shiva	Lingam	was	gecreëerd	en	zo	werd	het	
tijdloze,	vormloze	allesomvattende	bewustzijn	vormgegeven.		
	

	
	

🔱		Om	Namah	Shivaya	🔱	



	 48	

Dat	was	duizenden	jaren	voordat	de	stoere	langharige	blauwe	
mensengedaante	bestond.	De	drietand	(Trishul)	is	ook	bij	Lord	
Shiva	aanwezig	en	symboliseert	ook	de	omhoog	reizende	energie	
waar	het	midden	de	ruggengraat	is	(Sushumna)	en	de	buitenste	
punten	om	de	wervelkolom	heen	draaiende	meridianen,	
energetische	kanalen	(Ida	&	Pingala).		
	

	
	
Deze	omhoog	reizende	energie	is	van	vitaal	belang	in	ons	
zelfbewustzijn	proces.	Heel	soms	kan	dit	spontaan	plaatsvinden	
maar	in	bijna	alle	gevallen	gaat	hier	een	intens	sadhana	
(spirituele	beoefening)	aan	vooraf	om	de	energie	van	het	
stuitchakra	(Muladhara)	naar	de	kruinchakra	(Sahasrara)	te	
ervaren.	Allemaal	voor	serieuze	yogi’s	maar	ook	voor	ons	allen	is	
het	wel	heel	belangrijk	om	onze	rug	recht	te	houden,	speciaal	bij	



	 49	

spirituele	praktijken,	om	van	de	dingen	die	we	doen	meer	profijt	
te	hebben.		
	
Bij	japa,	Aarti	en	bhajans	zingen	en	ook	aan	de	havan	zouden	we	
als	redelijk	bewust	mens	en	vanuit	devotie,	zeker	naar	onszelf	en	
uit	respect	voor	dat	bewustzijn	onze	uiterste	best	moeten	doen	
om	zoveel	mogelijk	rechtop	te	zitten	in	onze	devotionele	
activiteiten.	Het	is	het	doel	van	Homo	Erectus	in	de	evolutie	van	
de	mens	om	rechtop	te	zijn.		
	
“Phuro,	wees	geïnspireerd”,	zei	Babaji	vaak	bij	een	praatje.	Veel	
plezier	om	dat	in	Sadashiva	Dham	te	komen	doen.		
	

	
❤	Bhole	Baba	ki	Jai!	Jai	Mahamaya	ki	Jai❤ 

 

 

 
	

	 	



	 50	

Ayurvedische	consulten	in	de	tuinkamer	
	
Als	we	de	huidige	tuinkamer	in	de	schuur	bekijken,	zullen	we	
opmerken	dat	die	helemaal	gerenoveerd	is:	de	wanden	en	
plafond	zijn	gestukadoord,	er	is	veel	timmerwerk	geweest	en	de	
ruimte	is	prachtig	geschilderd.	Dit	initiatief	is	ontstaan	na	een	
wens	van	vaidya	Shasvin	Bhoelai	om	hier	ayurvedische	
consulten	te	mogen	geven.	Shasvin	is	een	vaidya,	een	in	India	
opgeleide	ayurvedisch	arts.		
	
Vooralsnog	zijn	deze	consulten	om	de	twee	maanden	gepland.	
Voor	de	komende	data	en	voor	boekingen: 

	
	
Op	blauw	gekleurde	data	zijn	boekingen	mogelijk!	
De	tuinkamer	is	ook	beschikbaar	voor	andere	devotees,	die	
consulten	willen	geven.	
	
Nadi	Pariksha	–	Ayurvedische	Polsdiagnose	
Nadi	Pariksha	is	een	van	de	methoden	die	Shasvin	toepast.	Het	is	
een	verfijnde	methode	waarbij	met	drie	vingertoppen	subtiele	
polsritmes	worden	gelezen.	Dit	geeft	inzicht	in	jouw	constitutie	
en	eventuele	disbalansen	—	vaak	nog	vóórdat	klachten	ontstaan.	

	

	

	



	 51	

Waarom	waardevol?	
Ayurveda	kan	verstoringen	in	een	vroeg	stadium	herkennen,	
waardoor	je	tijdig	kunt	bijsturen	met	voeding,	leefstijl,	kruiden	of	
massages.	

Ondersteuning	bij	o.a.:	stress,	slaapproblemen,	huid-	en	
haarproblemen,	gewrichtsklachten,	stofwisselingsproblemen,	
hoge	bloeddruk,	allergieën	en	meer.	

	
Advies	voor	de	winter	
De	winter	nodigt	ons	uit	om	te	vertragen	en	onze	energie	te	
koesteren.	In	deze	periode	raakt	Vata	sneller	uit	balans,	wat	kan	
leiden	tot	droogte,	vermoeidheid,	stijfheid	en	een	zwakkere	
spijsvertering.	Met	enkele	eenvoudige	gewoontes	blijf	je	warm	en	
stabiel:	

• Eet	warm	en	voedzaam	(soepen,	stoofgerechten,	ghee,	
gember,	kaneel,	kurkuma).	

• Masseer	je	lichaam	dagelijks	met	warme	sesamolie.	

• Oefen	rustige	ademhaling	en	meditatie.	

• Ontprikkel	vroeg	in	de	avond	voor	betere	slaap.	

• Drink	KKV-thee	(komijn-koriander-venkel	thee)	ter	
ondersteuning	van	de	spijsvertering.	
	

	 	



	 52	

 
 

door	Linda	Osnabrug 
 

Dit	staat	op	m’n	sleutelhanger.	‘Zou	dat	echt	kunnen,’	vroeg	ik	me	
af	toen	ik	‘m	een	tijdje	geleden	kocht.	‘Is	dat	waarheid?’	
	
Aarzelend	begon	ik	ermee	te	oefenen.	Vooral	als	ik	bij	Haar	ben,	
bij	Moeder	Meera,	mediterend	in	haar	energie.	Op	die	momenten	
bij	Haar	lijkt	het	wel	alsof	alle	antwoorden	onder	handbereik	
zijn.	Waar	we	in	het	dagelijkse	leven	zo	vaak	naar	op	zoek	zijn	en	
niet	makkelijk	kunnen	vinden.		
	
De	antwoorden	van	‘The	Divine’	leiden	mij	altijd	terug	naar	
hetzelfde:	het	is	er	al.	Onder	handbereik.	Voor	onze	voeten.	Om	
gewoon	op	te	pakken.	Te	omarmen.	Het	antwoord	dat	ik	steeds	
weer	mag	ontvangen	is	‘Onvoorwaardelijke	Liefde’.	Zou	dat	dan	
De	Waarheid	zijn…?	
	

	



	 53	

	

 Dear God, 

  Please erase me 
  so nothing than Your divine shine remains 

  Just make me invisible 
  so that only You can be seen 

  Color me transparent forever 
  for You alone are Truth. 

Truth, 2023 June 27, Luna



	 54	

Verslag	jaarvergadering	30	november	2025	
	
Op	de	jaarvergadering	deelt	het	bestuur	bestuurlijke	zaken	van	
het	afgelopen	jaar.	Het	wel	en	wee	van	de	ashram	komt	aan	bod.	
Tevens	wordt	vooruitgekeken	naar	de	komende	tijd:	plannen,	
verwachtingen	en	wensen.	Een	ieder	die	zich	betrokken	voelt,	is	
van	harte	welkom	en	kan	zijn	visie	en	opmerkingen	delen.	Het	is	
een	open	uitwisseling.	
	
1)	Terugblik:	hoe	was	het	afgelopen	jaar?	
	
Spiritueel:		
• De	dagelijkse	puja’s	vinden	al	dertig	jaar	dagelijks	plaats.	Dit	
is	de	basis	van	de	ashram.	

• Babaji	weekenden	en	Navaratri’s	zijn	jaarlijks	terugkerende	
activiteiten,	die	naast	de	spirituele	waarde	de	groep	bij	elkaar	
houden	en	nieuwe	mensen	inspireren.	Het	Bhaktifestival	
brengt	veel	inspiratie	en	positieve	flow.	

• Retraite	weekends	lopen	goed.	Deze	weekenden	zijn	een	
mooie	laagdrempelige	introductie	voor	nieuwe	mensen,	maar		
ook	geschikt	voor	mensen	die	al	langer	‘meelopen’.	

• Zonder	deze	spirituele	basis	kan	de	ashram	niet	zijn	wat	het	
nu	is.	

	
De	projecten:	
• Het	energieproject	is	bijna	afgerond.	Wat	nog	gedaan	moet	
worden	is	energiemeters	in	elk	huisje	zodat	er	gezien	kan	
worden	wat	er	per	huisje	verbruikt	wordt.	

• Er	is	een	begin	gemaakt	met	de	aanbouw	aan	het	huisje	van	
Maarten.	

• De	tuinkamer	in	de	schuur	is	getransformeerd	tot	een	mooie	
multifunctionele	ruimte.	Dank	aan	Johan	en	Arjuna.	

• Het	dubbel	glas	in	de	eetzaal	van	het	hoofdgebouw	is	
vervangen	door	opnieuw	dubbel	glas	met	een	veel	hogere	
isolatie	waarde.	Er	komen	nog	gordijnen.	



	 55	

• Voor	de	brandverzekering	was	er	een	keuringsrapport	nodig	
van	ons	elektriciteit	systeem.	Na	enkele	aanpassingen	is	het	
goedgekeurd.	

• De	tuin	is	in	ontwikkeling.	Corelia	vertelt	dat	we	veel	bloemen	
hebben	kunnen	oogsten,	onder	meer	veel	dahlia’s	bestemd	
voor	de	puja.	Ook	groente	is	geoogst,	maar	dat	kan	nog	beter.	
Er	is	goede	mest	gekomen	om	de	grond	wat	vruchtbaarder	te	
krijgen.	Dat	zal	in	de	toekomst	meer	op	gaan	leveren.	

	
Financiën:	
• Er	is	veel	uitgegeven	voor	projecten.	In	vergelijking	met	vorig	
jaar	blijft	de	balans	toch	ongeveer	hetzelfde.	Een	positief	
saldo	van	iets	meer	dan	een	ton.	

• De	penningmeester	stopt	aan	het	eind	van	dit	jaar.	Angelique	
neemt	de	financiële	boekhouding	over.	We	zoeken	een	
accountant	voor	het	opmaken	van	de	jaarrekening	en	een	
nieuwe	penningmeester.	Inkomsten	en	uitgaven	gaan	
preciezer	bekeken	worden.	

	
Communicatie	en	samenwerking:	
• De	nieuwe	website	is	live	gegaan.	Dank	aan	Linda	en	Harold.		
• Soms	is	de	communicatie	onvoldoende.	We	willen	dit	
verbeteren.	Daarbij	moeten	we	ook	naar	onszelf	kijken.	Hoe		
houden	we	elkaar	op	een	constructieve	manier	op	de	hoogte?		

	
2)	Vooruitblik	2026,	plannen	en	ontwikkelingen:	
	
Spiritueel:	
• We	zijn	op	zoek	naar	meerdere	pujari’s	die	de	verschillende	
verantwoordelijke	taken	willen	uitvoeren.	Zie	pagina	58.		

• Het	Aartiboekje	wordt	verbeterd	en	opnieuw	uitgegeven.	
Coördinator	is	Céline.	Maarten	gaat	de	Sanskriet	en	Hindi	
teksten	nakijken	en	waar	nodig	corrigeren.	

	
	
	



	 56	

De	projecten:	
• Het	huisje	voor	Bhaskar	wordt	in	mei	2026	geplaatst.		
• De	yogazaal	wordt	opgeknapt.	Die	wordt	helemaal	
geschilderd	en	er	komen	nieuwe	gordijnen.		

• Er	komt	bij	de	ingang	van	de	ashram	een	tweede	waterput	
voor	de	bloementuinen	voor.	Er	wordt	onderzocht	of	deze	put	
ook	als	nieuwe	brandput	kan	functioneren.	

• Het	voornemen	is	om	de	rottende	palen	bij	de	vijver	door	
goed	hout	te	vervangen.		

• De	tuin	vraagt	een	team	van	medewerkers.	Er	zijn	meer	
handen	nodig.	

• Alle	sloten	worden	in	verband	met	veiligheid	vernieuwd.	De	
winkel,	het	kantoor,	en	de	schuur	hebben	al	nieuwe	sloten.	Er	
zijn	ook	lockers,	zodat	bezoekers	hun	kostbaarheden	veilig	
kunnen	opbergen.	

• De	buitenkant	van	de	toren	wordt	gerestaureerd	
(specialistisch	werk)	en	het	schilderwerk	binnen	in	de	tempel	
moet	vernieuwd	worden.	

• Er	wordt	gekeken	naar	een	duurzame	verbetering	van	kook-	
en	afwaskeuken,	voor	een	betere	logistiek.	Dit	doen	we	met	
het	oog	op	grotere	groepen	en	festivals.	

• Het	plan	is	om	de	huidige	werkplaats	bij	de	schuur,	alias	chai-
shop,		op	te	knappen	tot	een	multifunctionele	ruimte.	

• In	en	om	de	onlangs	geplaatste	container	wordt	dan	een	
nieuwe	werkschuur	gebouwd.	

• Er	komen	camera’s	en	bewegingsmelders	voor	meer	
veiligheid.	

• Het	kantoor	wordt	verder	opgeschoond.	We	willen	het	
archief,	zowel	digitaal	als	fysiek,	uitsorteren.	Ondersteuning	
daarbij	is	welkom.	

• Opmerking:	een	mannen	wc	ruikt	en	lijkt	niet	meer	schoon	te	
krijgen.	Voorstel	is	om	een	nieuwe	wc	pot	te	plaatsen;	
bijvoorbeeld	een	hogere	senioren	wc.	Een	ander	voorstel	is	
om	(eindelijk)	een	invalide	toilet	te	maken.	Verder	is	het	de	
wens	dat	op	diverse	wc’s	handgrepen	worden	geplaatst.	

	



	 57	

	
3)	Ideeën	uitwisselen:	hoe	kunnen	we	beter	samenwerken	als	
Babaji	gemeenschap?	Wat	leeft	er	bij	de	mensen?	
	
• Er	moet	weer	een	bijeenkomst	komen	met	de	vaste	bewoners	
voor	betere	onderlinge	communicatie.	De	vaste	groep,	met	
mensen	die	hier	verblijven,	is	de	hoeder	van	de	plek.	

• Nieuwe	tuinkas.	Dat	kan	alleen	als	er	een	tuinteam	is.	Een	
grotere	vraagt	namelijk	ook	meer	werk.	

• Opmerking:	op	de	huidige	SSD	vrienden	appgroep	loopt	te	
veel	info	door	elkaar.	Besluit	is	twee	aparte	appgroepen	te	
gebruiken:	een	voor	karma-yoga	en	projecten,	een	voor	
sociale	uitwisseling.	

	
Bhole	Baba	ki	jai	

	
	

	
	
	



	 58	

Karma	Yoga	oproepen	voor	2026	
	
“Doe	japa	(herhaling	van	een	naam	van	God)	tijdens	je	werk	en	
word	bevrijd.”	Ook	zei	hij:	"Iedereen	die	hier	(Haidakhan)	komt,	
moet	bereid	zijn	om	elk	soort	werk	te	doen.	In	dit	tijdperk	zuivert	
werk	je	en	is	het	de	beste	sadhana	(spirituele	oefening).	Door	
onbaatzuchtig	te	werken	kan	een	mens	vrede	vinden	in	zichzelf	en	
in	de	wereld	om	hem	heen.	Als	iedereen	ijverig	en	met	liefde	werkt,	
zal	er	vrede	zijn	in	de	hele	wereld."	Babaji	
	
Pujari	taken	
Om	de	basis	van	de	ashram	te	blijven	waarborgen	en	in	stand	te	
houden,	zoeken	we	mensen	die	geïnteresseerd	zijn	om	zich	in	te	
zetten	voor	de	taken	van	de	pujari.	Dit	is	specifiek	en	vergt	
opleiding	en	studie.	We	zijn	op	zoek	naar	meerdere	pujari’s	die	
de	verschillende	verantwoordelijke	taken	willen	uitvoeren.	Dit	is	
naar	het	voorbeeld	van	Schweibenalp,	waar	5	pujari’s	
gezamenlijk	de	taken	dragen.	
	
Heb	je	interesse	of	wil	je	meer	informatie?	Stuur	een	mail	naar	
sadashivadham@gmail.com.	
	

	

mailto:sadashivadham@gmail.com


	 59	

Koken	voor	groepen	
Als	ashram	ontvangen	we	gastgroepen	die	hier	hun	eigen	
retraiteprogramma	doen	en	ook	gedeeltelijk	aan	onze	Karma	
Yoga,	Aarti's	en	havans	deelnemen.	De	ashram	verzorgt	dan	
meestal	de	vegetarische	maaltijden.	In	totaal	wordt	dan	voor	
minimaal	15	en	maximaal	30	mensen	gekookt.		
	
We	zoeken	naast	het	vaste	team	extra	mensen,	die	zo	nu	en	dan	
voor	groepen	willen	koken.	Het	gaat	dan	vooral	om	weekenden.	
Het	koken	is	altijd	vegetarisch	en	soms	zijn	er	verzoeken	om	
veganistisch	of	glutenvrij	te	koken.	Hiervoor	nodigen	we	mensen	
uit,	die	daar	bedreven	in	zijn	en	een	zekere	expertise	hebben.	Er	
is	altijd	assistentie	bij	bijvoorbeeld	het	snijden	van	groenten.	Het	
koken	wordt	als	Karma	Yoga	gedaan	met	een	extra	passende	
vergoeding	naar	ANBI	maatstaven.	
	
Heb	je	interesse	of	wil	je	meer	informatie?		
Neem	dan	contact	op	met	Angelique	van	Gogh:		
06	21	86	72	45.	Of	stuur	een	mail	naar	sadashivadham@gmail.com	
	
	

	
	



	 60	

Kantoor	werkzaamheden	
We	zoeken	assistentie	voor	op	kantoor	op	de	ashram.	Dit	kan	
samengaan	met	andere	taken	op	of	rondom	de	ashram.	Een	
aantal	werkzaamheden	kunnen	ook	door	mensen	thuis	worden	
gedaan.	We	willen	onder	andere	het	archief,	zowel	digitaal	als	
fysiek,	uitsorteren.	Als	je	belangstelling	hebt,	stuur	dan	een	
mailtje	naar	Bhaskar:	sadashivadham@gmail.com.	
	
Reparatie	van	de	Dhuni	op	13	en	14	juni	
In	het	weekend	van	13	en	14	juni	gaan	we	de	dhuni	repareren.	
Alles	moet	eerst	weggebikt	worden	en	naar	de	tuin	gebracht	(het	
is	vruchtbare	aarde).	Het	is	meteen	een	cursus	in	hoe	een	dhuni	
te	maken	en	hoe	mutti	te	maken.	Udbhaw	en	Durga	zijn	
specialisten	en	komen	ons	helpen.	Dit	alles	gebeurt	onder	de	
bezielende	leiding	van	Rahuvir,	Udbhaw	en	Durga.	Opgeven	kan	
via	sadashivadham@gmail.com.				
	
	

	
	
	
	



	 61	

Verder	zoeken	we:	
• Versterking	van	het	tuinteam	
• Een	nieuwe	penningmeester	
• Een	nieuwe	accountant	
• Hulp	bij	het	kantoor	en	archief	opruimen	
	
Dit	zijn	de	coördinatoren/contactpersonen	waar	je	je	bij	kunt	
melden	als	je	wilt	bijdragen	of	vragen	hebt:	
	
• Tuin:	Corelia	
• Keuken:	Angelique	
• Aarti	boekje:	Céline	
• Website	en	nieuwsbrief:	Linda	
• Het	bestuur	voor	alle	vragen	en	opmerkingen	
	
	

	
	



	 62	

                                                              
				Ashram	programma 

																			Dagelijks 

	
Dinsdag	t/m	zaterdag	
							

• 7.00	uur:			Aarti	(licht	aanbieding	en	zingen)	
• 8.15	uur:			Ontbijt	en	karma	yoga	
• 13.15	uur:	Prasad	(warme	maaltijd)	
• 14.00	uur:	Rust	
• 16.00	uur:	Karma	yoga	
• 19.00	uur:	Aarti	
• 20.15	uur:	Avondmaaltijd	
• 22.00	uur:	Stilte	

	
Op	vrijdag	en	zaterdag	is	er	bovendien	om	6.00	uur	in	de	
ochtend	een	stille	havan	of	stil	meditatievuur	in	de	dhuni. 

					
Zondag	en	maandag	
						

• 6.30	uur:	Havan	(vedische	vuurceremonie)	
• 8.00	uur:	Aarti	
• 9.00	uur:	Ontbijt	en	karma	yoga	
	
Verder	zoals	het	programma	op	dinsdag	t/m	zaterdag. 

	
In	de	vroege	ochtend	en	de	late	namiddag	is	er	voorafgaande	
aan	de	ceremonies	gelegenheid	voor	japa,	meditatie	of	
yogaoefeningen. 

	
 



	 63	

Babaji	weekend	

Op	vrijdagavond	en	zaterdag	normaal	programma	met	op	
zaterdagavond	kirtan	zingen	(onder	voorbehoud). 
	
Op	zondag:			 

• 7.00	uur:			Paduka	Puja	in	het	Babaji	kutir		 
• 8.00	uur:			Aarti	in	de	tempel			 
• 10.00	uur:	Vedische	vuurceremonie		 
• 11.30	uur:	Karma	yoga		 
• 13.15	uur:	Vegetarische	maaltijd	

met	soms	in	de	namiddag	Satsang 
	
Babaji	weekenden	vinden	in	2026	plaats	op:	

• 31	januari	-	1	februari	
• 28	februari	–	1	maart	
• 2	–	3	mei	en	30	–	31	mei	
• 27	–	28	juni	
• 22	–	23	augustus	
• 26	–	27	september	
• 21	–	22	november	

Navaratri	

Navaratri	is	het	feest	voor	de	goddelijke	Moeder.	Dit	vieren	we	in	
de	ashram	twee	keer	per	jaar	9	dagen	lang,	in	het	voorjaar	en	in	
het	najaar.			

In	2026	op:	

• 19	t/m	26	maart	
• 11	t/m	19	oktober	

	



	 64	

Guru	Purnima	

Guru	Purnima	wordt	gevierd	op	de	dag	van	de	volle	maan	in	juli.	
De	viering	staat	in	het	teken	van	de	Guru,	de	uiterlijke	en	
innerlijke	Guru	die	ons	leven	van	duisternis	naar	licht	leidt.	Op	
Sadashiva	Dham	is	deze	dag	speciaal	gewijd	aan	Mahavatar	
Babaji	en	Muniraji,	die	de	inspiratie	en	leidende	kracht	vormen	
voor	onze	ashram.	
	
In	2026	vindt	de	internationale	Guru	Purnima	viering	op	
Sadashiva	Dham	van	25	tot	en	met	29	juli	plaats.		
Zie	voor	meer	informatie	over	dit	evenement	pagina	10.	
	
Verdere	vieringen	op	de	ashram:		

• Maha	Shivaratri	op	15	februari	
• Diwali	op	8	november	
• Kerstmis	op	24	(avond)	en	25	december	
• Oud	en	Nieuw	op	31	december	en	1	januari	2027	

Kijk	voor	actuele	info	over	evenementen	en	data	op	
www.babaji.nl	
	

	
	



	 65	

	
	
	
	

	
	
	
	
	
	

The	ultimate	truth	is	simple	–	it	is	the	pristine	state	
of	just	being,	or	‘emptiness’	

	
Sri	Nisargadatta	Maharaj	

	
	
	
	
	



	 66	

Verklarende	woordenlijst	
	
Aarti	 Lichtceremonie,	op	de	ashram	ook	met	zingen	van	

mantra’s	en	gebeden	in	Sanskriet	en	hindi 
Bhajan	 Gezongen	gebed,	lied	ter	ere	van	God	
Bhakti	 Devotie	en	liefde	voor	God,	de	Allerhoogste			
Chandan	 Pasta	van	sandalhout	dat	op	het	voorhoofd	wordt	

aangebracht	
Darshan	 Aanschouwen	of	ontmoeten	van	een	heilige	of	

goddelijke	vorm	
Dhuni	 Plaats	voor	vuurceremonie	
Haidakhan	 Uitspraak:	Herakhan.	Plaats	in	de	heuvels	van	de	

Himalaya,	vestigingsplaats	van	Babaji’s	
hoofdashram 

Havan	 Vedische	vuurceremonie	
Havankund	 Offerplaats,	container	voor	de	vuurceremonie 
Japa	 Herhalen	van	een	mantra	waarbij	gebruik	gemaakt	

kan	worden	van	een	gebedssnoer	(mala),	meestal	
in	stilte	

Karma	yoga		 Werk	toegewijd	aan	God,	onbaatzuchtig	handelen	
Kirtan	 Zingen	ter	ere	van	God,	eenvoudige	mantra’s	in	

devotie	gezongen,	helpt	om	hart	en	geest	te	helen	
Maya	 Energie,	illusie	
Mahaprabuji	 Grote	Heer,	een	titel	voor	Haidakhan	Baba	
Mantra	 Herhalen	van	een	naam	van	God,	klank	of	vers	dat	

de	kracht	heeft	om	te	verbinden	en	harmonie	en	
heling	brengt	

Mala		 Snoer	voor	meditatie	met	meestal	108	kralen	
Murti	 Een	beeld	dat	leven	en	bewustzijn	is	gegeven	via	

een	Vedische	ceremonie	
Pranam	 Tonen	van	respect	(kan	op	verschillende	

manieren)	
Prasad	 Gezegend	voedsel	
Puja	 Een	ceremonieel	en	ritueel	gebed	uit	de	oude	

Vedische	tijden	
Sanatan	Dharma		Eeuwige	wet	van	religie,	kern	van	alle	religies 
Sadhana	 Spirituele	discipline,	iemands	geestelijke	pad	
Samaj	 Broederschap 	



	 67	

Colofon	
Sadashiva	Dham	is	in	1991	door	Nederlanders	opgericht	die	
geïnspireerd	zijn	door	Mahavatar	Haidakhan	(uitspraak	
Herakhan)	Babaji.		Zijn	leer	is	kort	samengevat:	‘Leef	in	
Waarheid,	Eenvoud,	en	Liefde	en	doe	karma	yoga.	Wees	
humaan	en	dienstbaar.	Sta	moedig	in	het	leven.’	

Hij	noemde	het	de	leer	van	Sanatan	Dharma,	die	hij	duidde	als	
een	aloude	leer	of	wet	die	ten	grondslag	ligt	aan	alle	bestaan	en	
alle	religies.	In	de	ashram	Sadashiva	Dham	zijn	deze	principes	
de	leidraad	voor	het	dagelijks	programma.	Iedereen	is	welkom	
ongeacht	religie,	cultuur	of	levensovertuiging.	

	Nieuws	
Je	kunt	je	aanmelden	voor	de	ashramberichten	via	e-mail,	en/of	
de	papieren	nieuwsbrief	(ook	als	pdf	beschikbaar).	Voor	
aanmelding:	sadashivadham@gmail.com.	

Donaties	

Donaties	zijn	belangrijk	voor	de	voortgang	van	de	ashram.	Elke	
bijdrage	is	welkom,	eenmalig	of	op	regelmatige	basis.	
Schenkingen	zijn	aftrekbaar	voor	de	belasting.	Bij	voorbaat	
hartelijke	dank.	

Financiële	bijdragen	en	donaties	

	Banknummer:	NL17	INGB	0000325925		
	T.n.v.	Stichting	Haidakhandi	Samaj,	Loenen	
	O.v.v.		'donatie',	'nieuwsbrief'	etc.	
	Paypal	via	sadashivadham@gmail.com	
	

De	ashram	functioneert	onder	beheer	van	de	Stichting	
Haidakhandi	Samaj,	gevestigd	te	Loenen.	
Deze	stichting	is	op	levensbeschouwelijke	basis	en	heeft	een	ANBI	
goede	doelen	status.	 	

mailto:sadashivadham@gmail.com
mailto:sadashivadham@gmail.com


	 68	

 

 
																											

Sadashiva	Dham	
	Vrijenbergweg	60	
7371	AB		Loenen	
+31(0)555052871	

sadashivadham@gmail.com	
www.babaji.nl	

mailto:sadashivadham@gmail.com
http://www.babaji.nl/

