SADASHIVADHAM

Nieuwsbrief december 2025




Inhoud

Voorwoord, door Prabhu Frans

Shri Sadashiva Charitamrit: 6 - 8 februari 2026
Internationale Guru Purnima op Sadashiva Dham 25 - 29 juli 2026
Over Bhaskaranand, door Hendrik Harihar
Gods naam herhalen, door Raghuvir

Waarheid volgens Pujari

Waarheid in het stille vuur, door Katrien

Wat is werkelijk, door Michiel van ANNA-Yoga
Devi and Truth, door Vik

The Real, met dank aan Margaret

De Dans van Waarheid, door Miriam
Waarachtig leven, door Bhaskar

Waarheid, door Willemijn

Waarheid in het hart, door Wieneke

Rechtop, door Raghuvir

Ayurvedische consulten in de tuinkamer

‘Ask the Divine’, door Linda

Truth, van Luna

Verslag jaarvergadering 30 november 2025
Karma Yoga oproepen voor 2026

Ashram programma, dagelijks en evenementen 2026
Verklarende woordenlijst

Colofon

10
12
18
22
27
31
35
37
38
42
43
46
47
50
52
53
54
58
62
66
67




“Truth is the foundation of existence, knowledge and bliss,
and one must sacrifice everything to live and speak it.”

Babaji




Voorwoord
door Prabhu Frans
Voorzitter bestuur Sadashiva Dham

Het thema van deze december nieuwsbrief is waarheid.

Het woord ‘waarheid’ of de vraag ‘wat is waarheid?’, daar kun je
van alles bij bedenken. Het is een vraag die mensen al duizenden
jaren stellen.

In 1994 mocht ik naar India, Herakhan gaan. Ik was ontroerd
door alles om me heen. ‘Er iets van begrijpen’ voelde ver weg,
maar ik kwam daar thuis en dat is zo gebleven. Natuurlijk is het
woord ‘waarheid’ onlosmakelijk gekoppeld aan leven in
waarheid, eenvoud en liefde. Wat Baba ons dagelijks doet leren,
bewust of onbewust.

Het simpele besef dat het leven, net als een auto van binnenuit
wordt bestuurd en niet andersom, kan heerlijke gevolgen
hebben. Zeker als de rijinstructeur altijd naast je zit. Zelfsturend
kijken waar je heen wilt. Je eigen pad mogen volgen. In zekere
zin je eigen weg gaan en daarin ‘een eigen waarheid’ realiseren.
Waar je ook heen gaat... je neemt altijd ‘jezelf mee. Een
bevrijdende gedachte, die in elk moment van de dag mag
plaatsvinden. Dat is toch mooi, dat is prachtig.

Mooie dingen doen in je directe omgeving, eerlijke communicatie
vanuit het hart. Veel fouten maken, ja dat mag ook en daar leren
we van in alle bescheidenheid. Gelukkig... daarom zijn we er.

Loenen, de ashram, is een veilige plek waar je hart zich mag
openen. Op de ashram zijn we vastbesloten, met de hulp van
Baba, de weg ‘van samen’ te volgen. Verantwoordelijkheden te
spreiden en te delen. Nog steeds, en dat is een pad van hoop en
vertrouwen.




Alles wat we niet echt nodig hebben naar elders te verhuizen.
Alles een vaste plek te geven. De tempel, de keuken, de schuur en
het hoofdgebouw maar ook het kantoor worden aangepakt. We
weten dat het eigenlijk nooit af is. We hebben liefdevolle handen
nodig om mee te helpen. We weten dat het de weg van het hart
is, samen doen. Misschien wel door de rechte lijn los te laten en
in de werkelijke richting te vertrouwen waar betekenis ligt.

In wezen gaat het ook om loslaten en ‘samen anders vasthouden’.
Een ander vertrouwen te geven, de ruimte geven om het op zijn
of haar eigen wijze te mogen doen. Oude paden verlaten en
nieuwe bewandelen. Dit inzicht hebben is nog wel iets anders
dan het ook echt in praktijk mogen brengen. Onze ashram is een
leerschool... een speelplaats... Bij deze een open uitnodiging om
allemaal mee te doen.

Vanzelfsprekend namens alle adviseurs en bestuursleden fijne
Kerstdagen, een goede jaarwisseling en een heel voorspoedig 2026.




“Truth is always Self-revealed.
One only needs to remove the clouds of ignorance.
Even if the lid is not removed, the light is there.”

Ananadamayi Ma




o 3

! \', B i
e f R ’ —

tan@® B Y

Dank aan iedereen die bijdraagt
aan de voortgang van de ashram:
als bezoeker, karma yogi en/of donateur.

En dank ook aan iedereen die een bijdrage
aan deze nieuwsbrief heeft geleverd.

Veel leesplezier!




Shri Sadashiva Charitamrit
3-daags evenement, 6 - 8 februari 2026

Van vrijdag 6 tot en met zondag 8 februari staat het boek
Sadashiva Charitamrit centraal op Sadashiva Dham. Op de
ochtenden en middagen zal Urvashi Puri *) uit New Delhi uit dit
goddelijk geinspireerde boek voorlezen en in het Engels de
vertaling en uitleg geven.

Inhoud

Het boek is grotendeels al voor Babaji's komst in 1970
geschreven door Shri Vishnu Datt Shastriji, op inspiratie van
Mahendra Baba. Het boek geeft de diepgaande gesprekken uit de
godenwereld over de goddelijke incarnaties uit de tijd van Rama
en Krishna tot en met 'old Haidakhan Baba', en van Babaji's
laatste manifestatie van 1970-1984. Deze incarnaties komen
naar de aarde om de mensheid door moeilijke tijden heen te
helpen naar een hoger niveau van vrede en harmonie. Na
Babaji's manifestatie in 1970 heeft Babaji zelf het laatste




hoofdstuk gedicteerd aan Shatriji. Het boek is geschreven in het
Sanskriet en de oude Avadhi taal. Het wordt geprezen om de fijne
energie die verlevendigd wordt tijdens het lezen.

Evenement

De lezingen zijn zowel in de ochtend als in de namiddag. Je bent
uitgenodigd om alle drie dagen aanwezig te zijn, maar als je een
dag of een ochtend (9.30-12.30 uur) of middag (16.00 - 18.00 uur)
kunt, ook dan ben je van harte welkom. Tijden onder voorbehoud.
Naast de normale ashram bijdrage voor maaltijden en
overnachten, kun je een vrije donatie geven voor dit evenement.
Aanmelden graag per mail sadashivadham@gmail.com.

*) Urvashi Puri was samen met haar echtgenoot een toegewijde

leerling van Shatriji. Urvashi ontving later van Muniraj de zegen
om het boek publiekelijk te lezen en te vertalen. Zij is lid van het
bestuur in Inda.




Internationale Guru Purnima viering
25-29 juli 2026

De volle maan in juli is traditioneel gewijd aan de Guru. Voor
Sadashiva Dham zijn dit Mahavatar Haidakhan Babaji en Shri
Muniraj Maharaj. De volle maan is dit jaar op woensdag 29 juli en
deze dag wordt Guru Purnima genoemd. We vieren dit
internationale festival op onze ashram van 25-29 juli.

We verwachten veel gasten/devotees uit binnen- en buitenland.
We gaan uit van minimaal 200 mensen. Gasten kunnen één of
meerdere dagen deelnemen aan het festival; bij voorkeur alle 5
dagen voor een complete ervaring. Wees welkom. Het precieze
programma wordt via de website bekendgemaakt.

De organisatie van deze viering doen we samen. Bij deze een
uitnodiging om mee te werken. Vele handen maken licht werk!

10




74 7
iy
o
AL
Wl;‘;’”?
y =B [ P v ==

g,

-

et

De organisatie start binnenkort. Als je mee wilt werken, meld je
dan aan via de mail: sadashivadham@gmail.com.

Wat gaan we voorafgaand aan dit festival doen?

¢ We nodigen mensen uit en laten weten hoe ze zich
kunnen aanmelden.

¢ We kijken naar voldoende slaapgelegenheid.

¢ We gaan alle voorzieningen op de ashram voorbereiden
en regelen.

¢ We verdelen de kerntaken en de bemensing voor tempel
en havan, keuken, chai-shop, receptie, parkeren,
communicatie, etc.

Bhole Baba Ki jai - Maha Muniraj Maharaj Ki jai

11



mailto:sadashivadham@gmail.com

Over Bhaskaranand

door Hendrik Harihar

Wilhelmus Helenus Petrus Maria Burgmans, ons beter bekend
als Bhaskar, groeide op als oudste van zeven kinderen op een
boerderij in een buurtschap van het katholieke Udenhout, een
dorp gelegen tussen Tilburg en Den Bosch. Zijn ouders hadden
een gemengd bedrijf met een tiental koeien en hebben hard
gewerkt om hun kinderen te laten studeren. Vader had een
knecht en moeder had een meid en de kinderen hielpen soms
een handje mee. Bhaskar had een goede verhouding met beide
ouders, maar had een bijzondere band met zijn moeder.

v

Hij herinnert zich dat er in het dorp maar één protestant woonde
en dat was de kolenboer. Als die dan op een doordeweekse dag
eens de kolen kwam bezorgen, nodigde moeder deze man uit om
het warme middagmaal mee te nuttigen. Wat hem is bijgebleven

12




is hoe moeder aan het gezin uitlegde dat ze eerst een moment
stilte zouden houden, omdat de protestanten dat zo gewoon zijn,
en zij daarna hun katholiek gebed zouden uitspreken. Hij legt dat
uit als de menselijke kant van het gelovig zijn, een universele
geest eigenlijk. Hij voegt eraan toe dat zijn moeder eigenlijk een
karma yogi was. Of het nou iets plezierigs betrof, of iets minder
plezierigs, zij zei altijd: “Ik doe het voor God!” Bhaskar vertelt dat
zijn ouders een liefdevolle relatie hadden. Niet alleen was dit
voor hem als kind voelbaar, op familiefeesten kwam zijn vader
het ook grif voor uit: “Ik heb de beste vrouw gevonden die ik kon
treffen.”

Aan het einde van de lagere school nam Bhaskar een opmerkelijk
besluit, wat tekenend is gebleken voor zijn verdere leven. In de
6de klas zei het elfjarige menneke in een stil moment tot zichzelf,
“Het volwassen leven lijkt mij best complex. Laat ik eerst God
leren kennen.” Bhaskar ging naar het seminarie om priester te
worden. In de traditie van de katholieke cultuur van Brabant is
het niet ongebruikelijk dat een kind naar het klooster of het
seminarie gaat. Toch blijft het bijzonder dat de jonge Bhaskar
deze innerlijke keuze zo voor zichzelf formuleerde. Het
seminarie was een internaat, een gymnasium waar alleen door
priesters werd lesgegeven en waar de jongens elke dag naar de
heilige mis gingen. Het was in de tijd dat alles op zijn kop stond
binnen de katholieke kerk, en dat was voelbaar. Bij veel jongens
was de twijfel groot of ze nog wel priester wilden worden. Het
tweede jaar was alleen de mis op zondag nog verplicht en de
meeste jongens sloegen de dagelijkse mis over. Bhaskar was
eigenlijk de enige die als laatste de kerkdienst nog bleef
bijwonen. “Het was de hele atmosfeer en het voelde als een
meditatie, ik kwam er tot rust”, zegt Bhaskar en voegt eraan
toe: “Als kind zag ik bij de consecratie het licht op het altaar. Er
gebeurde iets en je merkte het aan de mensen die blij en
opgelucht waren als ze de kerk uitkwamen.”

De laatste twee jaar volgt Bhaskar het gymnasium als externe en
daarna studeert hij een jaar natuurkunde in Eindhoven.

13




Hij begint zich langzaam breder te oriénteren en rond zijn
negentiende jaar komt hij via een maatje van het seminarie in
contact met Transcendente Meditatie. Na een lezing en meditatie
gaat er een wereld voor hem open. Aan de andere kant raakt hij
ook betrokken bij een maatschappelijk georiénteerde
werkgroep. Daar maakt hij kennis met de humanistische en
transpersoonlijke psychologie van Maslov en Rogers. Het wordt
hem al gauw duidelijk dat de sleutel voor antwoorden in het
leven in het innerlijke besloten liggen. Hij rondt zijn eerste jaar
natuurkunde succesvol af en gaat eerst in Nijmegen en later in
Tilburg psychologie studeren. Daarnaast begint hij een opleiding
als leraar in de Transcendente Meditatie.

Tijdens een retraite in Duitsland in 1974, hij is dan 21 jaar, komt
de Autobiografie van een Yogi, het boek van Yogananda, ter
sprake en wordt speciaal aandacht besteed aan Mahavatar
Babaji. Bhaskar koopt direct het boek en leest het in een ruk uit,
het voelde als ‘gesneden koek’. “Dat is een gevoel van
universaliteit”, legt hij uit en vertelt dat er eerder op het
seminarie een priester vertelde dat ze de heidenen moesten
bekeren en dan dacht hij: “Als ze de naam van Jezus daar niet
kennen, denk je dan dat Jezus niet van hen houdt?” Het boek van
Yogananda moedigt hem aan verder te gaan met de opleiding tot
leraar Transcendente Meditatie en hij geeft hierin tot 1990 les.

Eind 1989 vinden we Bhaskar terug in Wassenaar waar hij met
anderen, waaronder Frans van de Logt en Frides een centrum
voor meditatie beheert. De ruimtes, een twintigtal kamertjes en
een kapel huren zij van de zusters Franciscanessen. In dat jaar
ontdekt Frans het prachtige Nederlandse fotoboek ‘Babaji
Mahavatar’. Kort daarop ontmoeten Frans, Frides en Bhaskar
Mohini en dan is de link met de groep Nederlandse devotees van
Babaji snel gelegd. Bhaskar proeft rond de film ‘Have Guru
Darshan’, die hij ziet, diezelfde energie die hij kent van het
mediteren. De Babaji devotees blijken op zoek te zijn naar een
plek om de Babaji weekenden te houden en Bhaskar en zijn
vrienden nodigen hen uit gebruik te maken van hun

14




meditatiecentrum. Een maand later ontmoet Bhaskar Muniraj in
Pujari’s huis in Den Haag. Ze geven elkaar de hand, onbekend als
Bhaskar is met de Indiase gewoontes, en hij is onder de indruk.
Hij vind Muniraji een vriendelijke, bescheiden man, met een
diepe stilte in zichzelf, “...heel gewoon ook.” Een half jaar later zit
Bhaskar in Chilianaula voor de Navratri.

In die periode neemt een tiental Babaji devotees op een dag een
ferm besluit dat er een plek mag komen voor de Nederlandse
ashram. In november 1991 wordt de huidige plek in Loenen bij
Apeldoorn gevonden. In december, op de dag dat de film Sanatan
Dharma van Henk Poncin op de televisie verschijnt, wordt er de
eerste Aarti gehouden met Maarten Baba als pujari. Later volgt
de Belgische Keval hem op als pujari. Rond die tijd, in 1992 komt
Bhaskar naar de ashram. De eveneens Belgische Mahadevi volgt
Keval op en als ook zij vertrekt wordt Bhaskar pujari. Hij zal dit
blijven tot aan de brand in 1994. Na de brand worden de
morgen- en avond Aarti’s twee jaar lang voortgezet in de dhuni
hut, waar ook het vuur een jaar ononderbroken zal blijven
branden. Bhaskar blijft de puja’s verzorgen tot de bouw van de
huidige ashram is voltooid. Dan neemt Maarten Baba de rol van
hem over die hij - met een onderbreking van een paar jaar in de
negentiger jaren - tot op heden vervult.

De volgende drie jaar, vanaf september 1996, is Bhaskar weer in
de wereld. Hij probeert daar een eigen leven op te bouwen en
importeert in samenwerking met Paramanand (Frans van de
Logt) producten uit Polen. In ‘99 wordt Bhaskar door enkele
mensen gevraagd om terug te keren naar de ashram. Hij neemt
de organisatorische taken van Kusumlata over en zal vanaf die
tijd permanent op de Ashram blijven wonen. Af en toe werkt hij
voor Holisan in Lelystad. Aardig om te vermelden is ook, dat

hij tussendoor meewerkt aan de realisatie van de ashram van
Paramanand (Frans van de Logt) in Polen en later aan de Lead
with Light Academy.

Het lijkt erop, dat Bhaskar is beland op de plek die voor hem
bestemd was. Vanuit het verlangen om God te leren kennen, is

15




zijn pad gelopen langs al die levenservaringen die hem hebben
voorbereid als (mede)beheerder en hoeder van de ashram van
Babaji. Hij ziet het belang van Babaji's teaching en de ashram
voor de wereld en als meditatieleraar met zijn kennis van de
Vedisch astrologie en de transpersoonlijke psychologie heeft hij
in de loop der jaren inmiddels vele mensen begeleid. Op de vraag
wat het precies is dat hij op de ashram mag doen, antwoordt hij:
“Ik zie mijzelf als woordvoerder van het gedachtegoed van
Babaji. [k mag hier - met anderen - de boodschap uitdragen van
de nieuwe tijd die aanbreekt.”" Op de vraag wat hij de mensen
toewenst antwoordt hij: “Dat zij iets van de spirit van Babaji
mogen ervaren. Dat er een lichtje mag komen in hun leven. Dat
zij iets mogen proeven van de spiritualiteit die hier overal
aanwezig is in de aarti’s, in de ontmoetingen, in de meditatie, in
het karma yoga.”

Over het gebruik van het Mahamantra Om Namah Shivaya zegt
hij: “Ik sla het dagelijkse japa (herhalen van de naam van God)
niet graag over, ook al komt het er soms niet van. Het brengt je
terug in je diepere zelf. Wat je daarbuiten beleeft kun je daardoor
als het ware ‘glad strijken’. Je laadt op door japa, je komt erdoor
terug bij de bron en bij Babaji.”

Op de laatste vraag wie hem heeft geinspireerd in het leven,
antwoordt Bhaskar zonder aarzelen: “Mijn familie, maar ook
vrienden en de mensen die ik ontmoet. Mijn familieleden
steunen mij door mij te accepteren, zij zien dat ik op mijn plek
ben. Op mijn vijftigste verjaardag is mijn hele familie een
weekend hier geweest en hebben zij, sommige meer dan
anderen, de ashram, de havan en de Aarti, heel goed kunnen
waarderen. Moeder zei nog dat ze spijt had alleen zondag op de
ashram te zijn geweest toen zijn zus vertelde hoe mooi het
geheel was geweest.” Als laatste voegt Bhaskar eraan toe: “Ja,
mijn moeder heeft mij altijd gesteund en in mijn gevoel nog
steeds!”

16




“There is neither creation nor destruction,
neither destiny nor free will,
neither path nor achievement.

This is the final truth.”

Ramana Maharshi

17




God is vormloos en staat boven de tijd.
Hij manifesteerde zich eerst als
een trilling of geluid.

Dat geluid is de naam van God.

Babaji zei ons dat we Gods naam altijd
moesten onthouden en herhalen.
Door herhaling verbinden we ons met de oorsprong
van alles: God.

door Raghuvir

Babaji vertelde me dit meer dan 40 jaar geleden, en ik moet
toegeven dat ik dit niet altijd heb gedaan, ook al ben ik hem altijd
op de een of andere manier trouw gebleven.

Naarmate ik ouder werd, begon ik langzaam de kracht van
discipline in spirituele beoefening te begrijpen, en het belang van
herhaling boven alle excuses die de geest kan bedenken. Babaji
gaf ons in deze 14 jaar niet veel instructies, maar hij vertelde ons
dit keer op keer.

18




Shri Muniraj gaf een ongeévenaard voorbeeld van spirituele
discipline door deze voortdurend en consequent te beoefenen.
Zijn zaken fluctueerden, maar zijn discipline bleef standvastig.
Zijn grote familie was niet zonder turbulentie, evenmin als de
enorme familie van Babaji die hij aanstuurde, maar zijn
dagelijkse toewijding aan Babaji was altijd onwankelbaar. Een
goeroe-discipelrelatie komt echt tot stand door altijd zijn
leringen en adviezen op te volgen.

Het zijn toenemende spanningen in de wereld tussen landen,
organisaties, politieke groeperingen, religies, rassen en
familieleden en vrienden. Dit heeft natuurlijk invloed op ieder
van ons individueel en is niet bevorderlijk voor onze innerlijke
rust en geluk. Het wordt steeds duidelijker dat wat Babaji ons
vertelde actief in praktijk moet worden gebracht om deze
gewenste mentale toestanden te bereiken en te behouden. Met
de mantra verdwijnen de problemen van het leven niet, maar ze

19




maken je sterker en evenwichtiger, waardoor je je karma onder
ogen kunt zien en op een evenwichtigere manier kunt kijken
naar wat je geest bezighoudt.

De afgelopen maanden heb ik veel broeders en zusters ontmoet
en gemerkt dat velen van hen dit niet doen en veel verwarring in
hun leven ervaren. Onze geest zoekt altijd naar een gemakkelijke
uitweg en verzint excuses over familie, werk of andere
‘dringende’ activiteiten. Als alternatief houdt hij zich bezig met
devotionele activiteiten zoals bidden, kirtan zingen, seva doen
voor de bredere gemeenschap, enzovoort. Dit zijn allemaal heel
mooie dingen, maar ze hebben misschien niet hetzelfde effect op
onze hersenen. De klank van de naam van God brengt ons
onbewust terug naar onze goddelijke bron. Dit werkt met
dagelijkse, gedisciplineerde toewijding. We herhalen immers
meestal de dingen die we wel en niet willen doen, evenals onze
angsten en verlangens, in onze geest. Afhankelijk van ons
concentratieniveau kunnen we onze hersenen
herprogrammeren met de mantra, met Gods naam of met onze
eigen goddelijke aard. Ik weet dat de meesten van jullie zich hier
al bewust van zijn, maar de belangrijke vraag is: doe je het ook?
Laat je inspireren en zeg tegen jezelf dat je meer tijd moet nemen
voor deze beoefening. Luister niet naar de excuses en draag bij
aan het brengen van God in onze wereld en het stimuleren van
de menselijke evolutie.

&’ Aum Namah Shivaya &

20




“Truth is not found in external philosophies or theories
but by looking within. In meditation behold the star of
divine wisdom, that its rays disclose the truth ever
within yourself.”

Paramahamsa Yogananda

21




Waarheid

Wat een mooi onderwerp. En wat was ik huiverig om hier iets over
te gaan schrijven. Maar na een lief en sympathiek verzoekje van
Linda kan ik er niet meer omheen. Dit is mijn bijdrage. Met veel
liefs en beste wensen voor allen, Pujari.

Babaji's boodschap van Waarheid, Eenvoud en Liefde zal velen
inspireren om het Dharma te volgen en als mens met een warm
en open hart door het leven te gaan. Waarheid staat voor mij in
de eerste plaats voor eerlijkheid, oprechtheid en waarachtigheid
als richtlijnen voor het leven.

@yg
/1
A)/ |2/ ¢y »»L/g

Om Namah Shivay
Waarheid, Eenvoud, Liefde

Maar mijn diepste ervaringen van ‘waarheid’ gaan samen met
totale verstilling van de denkende geest. Alles is zoals het is en er
is geen denkende ‘ik’ meer die zich ermee wil bemoeien. Alles is
perfect en mag zijn natuurlijke verloop hebben.

Er is blijkbaar een relatieve waarheid waarbij de mens met zijn
denken, zijn intelligentie, en zelfs met artificial intelligence
keuzes kan maken en zo in deze wereld kan leven. En dan is er
ook een Waarheid die daar aan voorbijgaat en beleeft kan
worden als de kleine ik ophoudt te bestaan en de wereld van
goddelijkheid, Sat - Chit - Ananda zich aan ons openbaart.

‘Sat’ staat hier voor de ultieme waarheid, voorbij het denken, in
de dieptes van ieders hart, het heilige weten. In de Satya Yuga
leeft de mens vanuit zijn hart en regeert de waarheid. Maar nu in

22




de Kali Yuga is het even anders en worden we voornamelijk
geregeerd door het denken en de leugen. Het is even niet anders.

Nog iets over de Yuga’s:

Satya Yuga, wat 'het tijdperk van de waarheid' betekent, is het
eerste en langste van de vier hindoeistische tijdperken, vaak de
Gouden Eeuw genoemd. Het wordt gekarakteriseerd als een
periode van ultieme waarheid, rechtschapenheid en deugd,
waarin mensen in vrede en harmonie leven en spirituele
praktijken en goedheid voorop staan. Dit tijdperk wordt gezien
als het eerste in een cyclus van vier Yuga's, die elk een afname
van het menselijk bewustzijn vertegenwoordigen totdat de
cyclus zich herhaalt.

Gelukkig zijn wij met Babaji verbonden, die juist in dit tijdperk
kwam om ons te helpen en te inspireren om vooral de Naam van
God te herhalen en zodoende ons hart en geest te reinigen.

Bijna dagelijks lees ik in het werk van Kabir over zijn advies om
totaal op te gaan in de Naam van God en zo het denken te
overstijgen. Het denken mag als kamfer totaal opbranden, en
alleen dan, in een zuivere geest, kan God’s aanwezigheid, of ‘de
waarheid’ ervaren worden. Babaji confronteerde ons geregeld
met het feit dat wij in een wereld van ‘like and dislike’ leven en

23




Hij inspireerde ons om hier aan voorbij te gaan. Leven vanuit
leegte, vanuit stilte, in het nu, waar alles mag zijn zoals het is.

Tegen Gaura Devi zei Babaji hierover: “Op de dag dat de
goddelijke Kracht in ons begint te werken zal dat wat we doen,
geinspireerd worden door een Superieur Bewustzijn”. Zij vroeg
Hem hoe het mogelijk was om dit stadium te bereiken, en Hij
antwoordde dat ze de Naam van God nooit mocht vergeten, want
Die zal je leiden.

Muniraji vertelde me geregeld dat hij niets deed: “It’s all Babaji
doing.” Hij zei ook weleens: “l am nothing.” Dat is leven in totale
overgave: “Uw wil geschiede”. Zo was hij voor velen een
voorbeeld van hoe te leven in waarheid, eenvoud en liefde.

24




Shri Mahendra Baba about truth:
No other religion is greater than truth. Truth is the ultimate
perfection. God is perfect in the form of truth, where there is a pure
and complete unity of mind, speech and action.

k3kk

Ramana Maharishi over ‘Truth’:

Ramana leert ons dat de ‘Waarheid’ het onveranderlijke, egoloze
‘ik ben’ is, dat ten grondslag ligt aan alle ervaringen, die hij het
Zelf of Brahman noemde. Hij stelde dat de waargenomen wereld
een illusie of een droom is en dat de ware realiteit het non-duale,
oneindige bewustzijn van dit Zelf is en niet de tijdelijke en
afzonderlijke vormen waarmee we ons identificeren. De weg naar
deze waarheid is Zelfonderzoek’, een zoektocht naar de bron van
de ‘ik’-gedachte. Wat uiteindelijk leidt tot de uitdoving van het ego
en de realisatie van iemands ware aard.

k3kk

Nog twee gedichten van Kabir:

Rare are the friends of Kabir, O brother;
To whom can he reveal the Truth?

Live cheerfully as and how the Lord
In His wisdom deigns to keep you,
For He has the power to create,

To destroy and to sustain one and all.
I thoroughly scanned the entire world;
I realised: Without knowledge of God
All knowledge is ignorance.

*kk

With the Lord’s grace
I have met the Satguru;
Possessor of divine talent,
Bestower of supreme bliss,
He is the conferee of true knowledge.

25




I was burning in the flames of desire,
He poured the elixer of devotion
And quenched the fire;

I became placid and cool.

A glimpse of Him,
A touch from Him,
And my evil tendencies vanished.
He gave me the technique
Of repetition
And I developed divine love.

He shattered my doors
Of pretence and delusion
That blocked my way;

He told the tale of my true home
And all my fears faded away.
Deep and dreadful is the world’s ocean;
Who could have dared take me across?
In the boat of Nam
Kabir’s Master, the adept oarsman,
Ferried him to the eternal shore.

Kabir Das,
Indiase mystieke dichter uit de 15e eeuw

26




Daar, in dat stille vuur, waar de waarheid zich beweegt
door Katrien

Er komt een moment waarop de wereld zijn grip verliest. De
stemmen die je begeleiden, de zachte, de dwingende, de
goedbedoelde geluiden zakken weg in de verte, als een stad in de
nevel gehuld. Wat overblijft is stilte, rauw en ongevormd. Eerst
lijkt ze vijandig, alsof ze iets van je af wil nemen. Een
beangstigend gevoel.

Maar na een tijdje merk je dat ze niets vraagt, niets eist: ze is er
gewoon. En in haar aanwezigheid begin jij te verschijnen. Alleen
zijn is geen leegte, maar een spiegel die niet meer vervormt.
Zonder de ogen van anderen, zonder hun verwachtingen of hun
verhalen over wie je bent, valt er iets van je af: de verwachtingen
waaraan je hebt moet voldoen dat je als een constante met je
meedroeg, een soort toneelstuk van ‘zekerheid’ en richting. Wat
rest... is iets onzekers, maar ook iets waarachtigs: de ruwe kern
van jezelf, nog niet benoemd, nog niet gevormd tot iets nieuws.

Daar, in dat stille vuur, begint waarheid zich te bewegen. Niet als
een inzicht dat je plotseling overvalt, maar als een zachte
verschuiving. Een ademhaling die dieper wordt, een blik die
helderder ziet. De waarheid openbaart zich niet in woorden,
maar in gewaarwording: in de manier waarop je gedachten niet
langer vluchten en in het besef dat je gevoelens niet langer
schuilen hoeven.

En dan leer je luisteren. Nee, niet met je oren, maar met iets
diepers. Als een stille ontvankelijkheid die zich opent als een
uitgestrekt weiland. Luisteren wordt een daad van overgave: je
probeert niets meer te begrijpen, je wacht niet op betekenis en
laat de dingen klinken zoals ze zijn.

Nu krijgt de stilte zelf een stem. Ze spreekt in nuances, in
ademtochten, in het wandelen en in de trage cadans van je eigen
hartslag.

27




Langzaam besef je dat dit luisteren een vorm van waarheid is.
Want enkel wie luistert zonder te grijpen, hoort wat werkelijk
leeft. Dan wordt het een ontmoeting, niet tussen jou en de
wereld, maar tussen jou en dat onuitsprekelijke binnenin, dat
zich pas toont wanneer je ophoudt het te (be)dwingen.

Je ontdekt dat waarheid niet iets is wat je ‘vindt of kan vinden’,
maar wat overblijft wanneer je ophoudt met jezelf te
overstemmen. Ze verschijnt wanneer het rumoer van moeten en
presteren tot rust komt, wanneer je niet langer probeert in te
passen of te overtuigen. Waarheid leeft immers niet in de wereld
van verklaringen en de logica, maar in de ruimte die ontstaat
wanneer alles wat niet echt is, oplost.

Alleen zijn wordt dan geen afzondering, maar een thuiskomst. Je
leert luisteren naar het ongehoorde: de ritmiek van je adem,

28




de tederheid van een gedachte die je vroeger wegduwde, het
onverklaarbare gevoel dat er in jouw stilte iets oneindigs schuilt.

Daar, in dat stille samenzijn met jezelf, ontstaat een nieuwe vorm
van eerlijkheid. Niet de harde eerlijkheid van oordeel, maar de
stille eerlijkheid van aanvaarding. Je hoeft niets meer te
bewijzen, niets te verdedigen. Je hoeft alleen te zijn. En in dat
‘zijn’ zonder getuige, zonder richting en zonder verhaal begint
zich iets te openen: een besef dat waarheid niet buiten je ligt,
maar in de stille grond van je eigen aanwezigheid.

Dat jijzelf, ontdaan van alles wat tijdelijk is, niets anders bent
dan ‘het luisteren zelf'...

29




£
,

by Truth ,neme
d nothing i
ore L'm,morf

the universe is

- than truth

30




OM Asatoma sadgamaya
Tamaso ma jyotirgamaya
Mrityorma amritam gamaya

Leid ons van niet-zijn
naar Zijn,
van de duisternis
naar het licht
en van de dood
naar onsterfelijkheid.

door Michiel, ANNA-Yoga

De mantra behoort tot de shanti-mantra’s, de vredesmantra’s.
Het Sanskriet is een wonderbare taal. Wat in het Sanskriet met
een woord gezegd kan worden, daar hebben wij soms een hele
bladzijde nodig om de betekenis van dat ene woord te duiden.
Dat is al het geval met het woord ‘sat’. Je kunt het vertalen met
‘zijn’. Maar ook is er de betekenis van ‘werkelijk, wezenlijk,
waarheid’.

Zo kun je de eerste regel van de mantra ook vertalen als: Leid
ons van het onwezenlijke naar het wezenlijke, van illusie naar
werkelijkheid, van leugen naar waarheid.

Het is waar de hele filosofie van India om draait, waar de
Upanishads, de Bhagavad Gita, de Yogasutra over spreken. Wat is
de aard van het bestaan, wat is de aard van bewustzijn, wat is
werkelijk?

31




Met dank aan Einstein weten we sinds ongeveer 100 jaar dat het
hele bestaan maar relatief is. De werkelijkheid hangt enkel af van
de positie van de waarnemer. En die positie is heel beperkt.

Het beroemde verhaal van de vier blinden en de olifant maakt
dat al snel duidelijk. De ene blinde meende dat een olifant als een
stuk touw was, rafelig aan het uiteinde. Hij voelde de staart. Een
ander vond het op een groot palmblad lijken, zijn oor. De derde
hield zijn poot vast en meende een soort van boomstam te
herkennen. Met andere woorden, wat wij (voor) waar aannemen,
is ook nooit meer dan een aanname. En op zijn best nemen we
een fragment van de werkelijkheid waar, maar nooit het geheel.

Al onze overtuigingen omtrent wat waar is, zijn niet meer dan
‘wervelingen van de geest’, zoals Patanjali het uitdrukte. Om tot
de waarheid te komen dienen die wervelingen voorbij gegaan te
worden. Alle meningen, conclusies, doctrines, overtuigingen,
ideeén, aannames leiden tot een bepaalde zienswijze, gekleurd
door afkomst, geloof. Een wijze van zien is altijd persoonlijk en
dus beperkt. Het is beslist geen universeel Zien.

Als mijn waarheid tegenover die van jou staat, ontstaat er bijna
onmiddellijk conflict. De waarheid van het ene geloof of
overtuiging, of die nu godsdienstig, politiek, cultureel is, staat
vijandig tegenover de overtuiging van een ander. Zelfs op
wetenschappelijk terrein gaat het vaak meer over wie er gelijk
krijgt in plaats van wat waar is.

Krishnamurti zei het al in zijn beroemde toespraak in 1929
waarin hij zijn rol als spiritueel leraar ten overstaan van de hele
wereld naast zich neerlegde: “Waarheid is een land zonder
paden. Ze kan niet gevonden worden langs de weg van een leer,
noch die van de godsdienst of een politieke leer. De waarheid
kan niet georganiseerd worden, want ze is grenzeloos en
absoluut”.

32




Het denken is altijd beperkt door tijd en afstand, kan dat wat
absoluut is nooit bevatten. Daarom zei Patanjali de wervelingen
van de geest tot rust te laten komen. Dan zien we de
werkelijkheid zoals die is en niet zoals die zou moeten zijn, of
ooit is geweest.

Zingen we binnenkort daarom niet van een Stille nacht, een
heilige nacht... Als we werkelijk stil konden zijn, dan openbaart
de werkelijkheid zich aan ons. De werkelijkheid die is zoals een
licht dat straalt uit zichzelf, zelflichtend is en de hele wereld
verlicht.

De wapenspreuk van India luidt: Satyam eva jayate. “De
waarheid overwint voorwaar.” Er staat niet “de waarheid zal
overwinnen.” Alsof de waarheid er iets voor zou moeten doen,
ervoor moet vechten, zich moet bewijzen om te overwinnen.
Nee, het is een gegeven dat ze altijd en overal overwint. En dat is
een geruststellende gedachte in tijden waarin de leugen regeert
en de waarheid ons wordt voorgeschreven.

33




“The truth waits for eyes unclouded by longing.”

Ram Dass

34




Devi and Truth (Waarheid)
door Vik

Letters by a Sewak who chased everything that actually does not
matter and is temporary, now tries to lead by Grace.

My Dear Child,

That day at the ashram, when you sat for Devi Pooja wrapped in
pink,

your eyes closed, your breath soft

you probably did not know it, but Devi was sitting there too.
You weren'’t just sitting.

You were becoming.

We weren't just offering flowers.

We were offering ourselves.

That is the Truth,

not a ritual, not a religion,

but Love in action.

And in the stillness of that Love, Truth begins to glow.
We call Her Devi, but She is also Truth.

Fierce and gentle. Silent and wild.

She does not have to live in books or chants.

35




She lives in the breath between your thoughts, in the kindness
behind your words, in the courage that keeps your heart open
when it hurts.

Most of my life I chased all things that are temporary and today I
return to what matters — Presence, Peace, and You.

For in you, I see Her.

You once asked me, “Papa, wat is Waarheid?”
[ did not have a good answer then.

But if you ask me now, [ would say:

Truth is the flame that never lies.

Truth is the hand that serves without asking.
Truth is the love that keeps giving, again and again.
Truth is Devi.

And Devi... is You.

Not a word to read.

A life to live.

Papa

36




The Real

“You know the real. You can see the higher self. You don’t need
me to point out the truth. Do not attach to the unreal. Let go of
that. Attach to the truth. Attach to simplicity. Attach to love.

If something doesn’t feel right to your heart, then itisn’t.
Understand?

Living on the higher path enables one to merely observe the folly
of humans but concentrate on what is real.

Do not be ruled by events which stimulate emotions. Events
come and go, and emotions come and go. This is the wheel of
maya.

Don’t attach to the spoke. Live in the center. Let the wheel spin
around you without your attachment to any part of it. Live in the
center. That is the real. That is no-thing. That is where no-body
resides.” Babaji

With thanks to Margaret de Vivo

37




De Dans van Waarheid
door Miriam Alberts

In de stilte van de nacht, waar sterren fluisteren over
eeuwenoude geheimen, ontwaakt onze werkelijkheid aan een
zoektocht naar waarheid. Niet de kille, starre waarheid van
feiten en formules, maar de levende, pulserende waarheid die in
ons hart klopt, onze eigen waarheid.

Spiritualiteit is de brug naar dit innerlijke rijk, een zachte
uitnodiging om voorbij de sluier van illusies te kijken. Het is hier,
in de diepte van ons wezen, dat we ontdekken wat werkelijk
waar is voor ons.

Maar ware wijsheid begint niet bij vasthouden aan dat ene
lichtpunt; het bloeit op in de kunst van het loslaten en het
omarmen van andermans horizon.

Stel je voor: je staat op een bergtop, starend naar de vallei
beneden. Jouw waarheid is het pad dat je hebt bewandeld,
gevormd door ervaringen, pijn en vreugde. Het voelt als thuis, als
een warme mantel om je schouders. Toch, als je je ogen richt op
de paden van anderen - de kronkelende

rivieren van hun verhalen, de steile kliffen van hun
overtuigingen - opent zich een breder panorama. Door te kijken
vanuit hun bevindingen, hun unieke lenzen op de wereld, krijg je
een rijker beeld van wat er gaande is.

De chaos van het leven wordt een mozaiek, geen puzzel met één
oplossing. Dit is geen verraad aan je eigen waarheid, maar een
verrijking ervan. Het leert je dat waarheid niet statisch is; ze
ademt, ze groeit, ze danst met de winden van perspectief.

Maar keer dan terug naar jezelf. Kijk in de spiegel van je ziel en

vraag: leef ik deze waarheid? Of houd ik mezelf voor de gek,
verscholen achter maskers van gewoonte en angst?

38




Vaak fluisteren we onszelf verhalen toe die ons comfortabel
houden - ‘Dit is wie ik ben’ - terwijl diep vanbinnen

een roep klinkt naar authenticiteit. Zelfbedrog is als een nevel
die de zon verduistert; het belemmert de pure stroom van je
essentie. Om dit te doorbreken, begin met eerlijke introspectie.
Wat kun je doen om je eigen waarheden te leven? Start met
kleine, moedige stappen: spreek je innerlijke stem uit in stilte of
luid, handel naar wat resoneert in je kern, zelfs als de wereld
protesteert. Laat routine los en omarm rituelen die je naar
binnen leiden - meditatie bij zonsopgang, een wandeling in de
natuur waar gedachten als bladeren vallen, of het schrijven van
je diepste dromen in een dagboek. Ga dieper in jezelf, als een
duiker in de oceaan van het bewustzijn. Adem in de stilte, voel de
trillingen van je hart, en laat inspiratie opborrelen als een bron.
Dit innerlijke werk is geen luxe, maar een noodzaak; het voedt de
vlam van je ware zelf, zodat je niet langer leeft in schaduwen,
maar in het volle licht.

En laat je spiegelen door anderen. Ja, open je hart voor hun
reflecties. Een vriend die je uitdaagt, een vreemde wiens
woorden raken als een pijl - zij zijn spiegels die je blinde vlekken
onthullen. Door hun ogen zie je jezelf helderder: de krachten die
je onderschat, de angsten die je verbergt. Dit ‘spiegelen’ is een

39




geschenk van de geest, een pad naar dieper zelfinzicht. Het
vraagt kwetsbaarheid, maar schenkt vrijheid. In dit samenspel
van innerlijk en uiterlijk, van eigen waarheid en gedeelde
wijsheid, ontvouwt zich een spirituele symfonie. Je wordt niet
kleiner door andermans licht, je straalt helderder.

Uiteindelijk is waarheid geen bestemming, maar een eeuwige
reis. Leef je eigen licht, verrijk het met de kleuren van de wereld,
en duik dieper in de oceaan van je eigen werkelijkheid. Daar, in
die heilige diepte, vind je niet alleen vrede, maar de moed om
werkelijk te zijn. Laat deze dans je leiden - naar een leven dat
waarachtig is, vol en stralend.

40




“The truth was a mirror in the hands of God. It fell, and
broke into pieces. Everybody took a piece of it, and they
looked at it and thought they had the truth.”

Jalal-al-Din Rumi

41




Waarachtig leven
door Bhaskar

“Er is maar één waarheid. Om een waarachtig leven te leiden heb
je grote besluitvaardigheid nodig en het weten dat enkel één ziel
leven geeft aan de hele mensheid.” Babaji

In Babaji's boodschap aan de mensheid, noemt hij Waarheid als
eerste. Waarheid heeft Hij wel eens geformuleerd als ‘de eerste
impuls die opkomt in je hart’. Om die waar te nemen is het nodig
dat je geest, inclusief je hart, stil is of vanuit stilte functioneert.
Impulsen van de geest en ook emoties bedekken veelal deze
waarheid, of geven enkel stukjes van de waarheid. Het is
belangrijk om je geest te zuiveren. Mantra japa, meditatie en ook
Aarti, helpen hierbij.

Karma-yoga kan begrepen worden als stilte in actie, waarheid in
actie. Stilstaand water dient, om zo te zeggen, te sprankelen en te
stromen. Stilte dient levendig te zijn. Daaruit ontstaat kracht en
harmonie. Dat is de waarde van karma-yoga die wel eens
vergeten wordt. Het is meer dan enkel actief zijn, of je plichten
(dharma) vervullen. Het geeft zinvolheid en tevredenheid. Het
brengt waarachtig leven.

“Werk en wees Licht; herhaal Gods naam.”
Babaji

42




Waarheid
door Willemijn

Als ik wel eens met mensen praat over waarheid hoor je vaak
zeggen: “Er is geen één waarheid, want iedereen heeft zijn eigen
waarheid.” Fijn om de ruimte te hebben daar dieper op in te
gaan. Vanuit je persoonlijkheid en de dualistische kijk naar de
wereld, heeft ieder zijn eigen waarheid door de invulling die hij
geeft aan wat hij ziet, voelt of ervaart. Maar wanneer je vanuit je
hart, ziel of het Scheppende principe in al het leven de wereld
aanschouwd, kom ik uit op een contante factor in het leven. Alles
wat je waarneemt is veranderlijk, het leven blijft zich ontvouwen
en ieder levend wezen is op zoek naar geluk en liefde. Dit zie ik
overal en bij iedereen. In eerste instantie trachtte ik dit buiten
mezelf te vinden, totdat ik daar geen vervulling vond, omdat het
onderwerp van geluk blijft veranderen en dus geen blijvende
houvast biedt. Toen ik vervolgens kennis kreeg van leraren,
Guru’s en de wijzen in deze wereld, was het helder dat ze
allemaal naar hetzelfde wezen waar je het geluk zou kunnen
vinden. Het ligt in jezelf. In je hart, je ziel, de plek waar het
denken of je ego zich verenigt met het Zijn. De atman die
samenvloeit met brahman.

Een weg die vaak wordt aangeraden om dit zelf te kunnen
ervaren, is om in eenvoud en dienstbaarheid te leven. Vandaaruit
ontstaat ruimte waardoor je een contante staat van aandacht in
en om je heen gewaar kan worden. Een staat waarin je kan
ervaren dat je wordt gedragen door het goddelijke, Babaji of wie
of wat voor jou de bron van aandacht is. Aandacht betekent in
het Chinees je hartsintentie ergens naar toe laten stromen en
daarmee verenigen. Dit wil niet zeggen dat je dan geen
wisselende gevoelens meer hebt door de jaren heen, met
bijvoorbeeld het afscheid nemen van geliefden of het veranderen
van je gezondheid, werk of bekende ritme. Deze veranderingen
zullen zich altijd laten zien maar de aandacht en liefde voor je
Guru is als een onzichtbaar warm bad wat je omgeeft en je
telkens weer moed en vertrouwen influistert. Deze staat kan

43




verdriet en angsten verlichten als je je aandacht verlegt van het
angstig denken naar je hart. Voor mij is dit proces een waarheid
omdat ik dit zo ervaar en ik ben niet de enige.

We kunnen allemaal andere woorden of beoefeningen hebben
die dit proces beschrijven, maar de mensen die in eerste
instantie op zoek waren naar een liefdevol stabiel inzicht over
wie ze zijn en wat ze hier komen doen, komen allemaal dezelfde
fases en ervaringen tegen. We lopen allemaal dezelfde weg van
bewustwording over wie we in essentie zijn en onze initiéle
verbondenheid. En vanuit die eenheid waar al het leven uit
voortkomt, transformeert en weer in oplost is alles waarheid, de
ongeziene en geziene werelden, het veranderlijke en constante,
het onbewuste en bewuste, het licht en donker.

Waarheid is het leven in oneindig veel frequenties. Praten of
delen over zoiets ongrijpbaars groots is natuurlijk leuk en kan
inzichten geven. Maar misschien komt een gevoel van liefde,
schoonheid of diepe vrede meer in de buurt van die staat van
aandacht. Zelfs wanneer ieder persoon deze begrippen anders
invult.

Ik blijf het fijn vinden over deze essentiéle begrippen of
levensvragen te schrijven of spreken. Het is als een soort gebed
of meditatie waarin mijn persoontje inspiratie, steun en vrede
ontvangt wanneer het samensmelt met mijn hart en het
goddelijke veld om me heen. Vandaaruit kan ik de liefde en het
vertrouwen in die innerlijke leiding blijven delen en herdenken,
telkens weer. Tijdens religieuze feestdagen maar ook op
maandagochtend of in de file of tijdens de afwas. Dank voor het
lezen van deze overdenking en wens jullie allemaal een
liefdevolle Kerst en jaarwisseling.

3

44




“Truth is found in the way one lives, not just in words one
speaks. Truth is beyond words.”

Sri Yukteswar

45




Waarheid in het hart
door Wieneke

Waarheid fluistert zacht in stilte
Liefde overwint de muur van schuld en kilte
Overgave opent paden zonder aarzeling
Dualiteit wordt één in innerlijke opening

Het universum knipoogt in synchroniciteit
Saamhorigheid tilt zielen naar eeuwigheid
Leef vanuit je hart, laat niets komen tot scheiding
Want jouw persoonlijke waarheid is bevrijding

Hoge Tatra, Slowakije

46




Rechtop
door Raghuvir

Het waren honderden miljoenen jaren van evolutie eer dat er
een zoogdier op aarde was dat rechtop kon lopen, Homo Erectus,
wij dus. Er gingen waarschijnlijk weer vele millennia voorbij
voordat er enig zelfbewustzijn in de mens plaatsvond. Maar
ergens in een ver verleden herkende we de heilige geest, het
alomvattend bewustzijn dat in alles inclusief onszelf aanwezig

is.

Het verlangen om dat, die bron van alles te eren wortelde op een
gegeven moment in de eerste wijze mensen. Maar hoe dat te
eren wat overal, altijd in alles aanwezig is? Men had ervaren dat
energie van beneden naar boven liep en zo werd een eenvoudige
langwerpige steen rechtop gezet om dit te symboliseren. De
eerste murti, de Shiva Lingam was gecreéerd en zo werd het
tijdloze, vormloze allesomvattende bewustzijn vormgegeven.

&’ Om Namah Shivaya &

47




Dat was duizenden jaren voordat de stoere langharige blauwe
mensengedaante bestond. De drietand (Trishul) is ook bij Lord
Shiva aanwezig en symboliseert ook de omhoog reizende energie
waar het midden de ruggengraat is (Sushumna) en de buitenste
punten om de wervelkolom heen draaiende meridianen,
energetische kanalen (Ida & Pingala).

Deze omhoog reizende energie is van vitaal belang in ons
zelfbewustzijn proces. Heel soms kan dit spontaan plaatsvinden
maar in bijna alle gevallen gaat hier een intens sadhana
(spirituele beoefening) aan vooraf om de energie van het
stuitchakra (Muladhara) naar de kruinchakra (Sahasrara) te
ervaren. Allemaal voor serieuze yogi’s maar ook voor ons allen is
het wel heel belangrijk om onze rug recht te houden, speciaal bij

48




spirituele praktijken, om van de dingen die we doen meer profijt
te hebben.

Bij japa, Aarti en bhajans zingen en ook aan de havan zouden we
als redelijk bewust mens en vanuit devotie, zeker naar onszelf en
uit respect voor dat bewustzijn onze uiterste best moeten doen
om zoveel mogelijk rechtop te zitten in onze devotionele
activiteiten. Het is het doel van Homo Erectus in de evolutie van
de mens om rechtop te zijn.

“Phuro, wees geinspireerd”, zei Babaji vaak bij een praatje. Veel
plezier om dat in Sadashiva Dham te komen doen.

¥ Bhole Baba ki Jai! Jai Mahamaya ki ]ai@

49




Ayurvedische consulten in de tuinkamer

Als we de huidige tuinkamer in de schuur bekijken, zullen we
opmerken dat die helemaal gerenoveerd is: de wanden en
plafond zijn gestukadoord, er is veel timmerwerk geweest en de
ruimte is prachtig geschilderd. Dit initiatief is ontstaan na een
wens van vaidya Shasvin Bhoelai om hier ayurvedische
consulten te mogen geven. Shasvin is een vaidya, een in India
opgeleide ayurvedisch arts.

Vooralsnog zijn deze consulten om de twee maanden gepland.
Voor de komende data en voor boekingen:

Boek hier

Op blauw gekleurde data zijn boekingen mogelijk!
De tuinkamer is ook beschikbaar voor andere devotees, die
consulten willen geven.

Nadi Pariksha - Ayurvedische Polsdiagnose

Nadi Pariksha is een van de methoden die Shasvin toepast. Het is
een verfijnde methode waarbij met drie vingertoppen subtiele
polsritmes worden gelezen. Dit geeft inzicht in jouw constitutie
en eventuele disbalansen — vaak nog vd6rdat klachten ontstaan.

50




Waarom waardevol?

Ayurveda kan verstoringen in een vroeg stadium herkennen,
waardoor je tijdig kunt bijsturen met voeding, leefstijl, kruiden of
massages.

Ondersteuning bij o.a.: stress, slaapproblemen, huid- en
haarproblemen, gewrichtsklachten, stofwisselingsproblemen,
hoge bloeddruk, allergieén en meer.

Advies voor de winter

De winter nodigt ons uit om te vertragen en onze energie te
koesteren. In deze periode raakt Vata sneller uit balans, wat kan
leiden tot droogte, vermoeidheid, stijtheid en een zwakkere
spijsvertering. Met enkele eenvoudige gewoontes blijf je warm en
stabiel:

e Eet warm en voedzaam (soepen, stoofgerechten, ghee,
gember, kaneel, kurkuma).

e Masseer je lichaam dagelijks met warme sesamolie.
o QOefen rustige ademhaling en meditatie.
e Ontprikkel vroeg in de avond voor betere slaap.

o Drink KKV-thee (komijn-koriander-venkel thee) ter
ondersteuning van de spijsvertering.

51




door Linda Osnabrug

Dit staat op m’n sleutelhanger. Zou dat echt kunnen,’ vroeg ik me
af toen ik ‘m een tijdje geleden kocht. ‘Is dat waarheid?’

Aarzelend begon ik ermee te oefenen. Vooral als ik bij Haar ben,
bij Moeder Meera, mediterend in haar energie. Op die momenten
bij Haar lijkt het wel alsof alle antwoorden onder handbereik
zijn. Waar we in het dagelijkse leven zo vaak naar op zoek zijn en
niet makkelijk kunnen vinden.

De antwoorden van ‘The Divine’ leiden mij altijd terug naar
hetzelfde: het is er al. Onder handbereik. Voor onze voeten. Om
gewoon op te pakken. Te omarmen. Het antwoord dat ik steeds
weer mag ontvangen is ‘Onvoorwaardelijke Liefde’. Zou dat dan
De Waarheid zijn...?

52




Dear God,

Please erase me
so nothing than Jour divine shine remains

Just make me invisible
so that only Jou can be seen

Color me transparent forever
for Jou alone are Gruch.

Truth, 2023 June 27, Luna

53




Verslag jaarvergadering 30 november 2025

Op de jaarvergadering deelt het bestuur bestuurlijke zaken van
het afgelopen jaar. Het wel en wee van de ashram komt aan bod.
Tevens wordt vooruitgekeken naar de komende tijd: plannen,
verwachtingen en wensen. Een ieder die zich betrokken voelt, is
van harte welkom en kan zijn visie en opmerkingen delen. Het is
een open uitwisseling.

1) Terugblik: hoe was het afgelopen jaar?

Spiritueel:

De dagelijkse puja’s vinden al dertig jaar dagelijks plaats. Dit
is de basis van de ashram.

Babaji weekenden en Navaratri’s zijn jaarlijks terugkerende
activiteiten, die naast de spirituele waarde de groep bij elkaar
houden en nieuwe mensen inspireren. Het Bhaktifestival
brengt veel inspiratie en positieve flow.

Retraite weekends lopen goed. Deze weekenden zijn een
mooie laagdrempelige introductie voor nieuwe mensen, maar
ook geschikt voor mensen die al langer ‘meelopen’.

Zonder deze spirituele basis kan de ashram niet zijn wat het
nu is.

De projecten:

Het energieproject is bijna afgerond. Wat nog gedaan moet
worden is energiemeters in elk huisje zodat er gezien kan
worden wat er per huisje verbruikt wordt.

Er is een begin gemaakt met de aanbouw aan het huisje van
Maarten.

De tuinkamer in de schuur is getransformeerd tot een mooie
multifunctionele ruimte. Dank aan Johan en Arjuna.

Het dubbel glas in de eetzaal van het hoofdgebouw is
vervangen door opnieuw dubbel glas met een veel hogere
isolatie waarde. Er komen nog gordijnen.

54




Voor de brandverzekering was er een keuringsrapport nodig
van ons elektriciteit systeem. Na enkele aanpassingen is het
goedgekeurd.

De tuin is in ontwikkeling. Corelia vertelt dat we veel bloemen
hebben kunnen oogsten, onder meer veel dahlia’s bestemd
voor de puja. Ook groente is geoogst, maar dat kan nog beter.
Er is goede mest gekomen om de grond wat vruchtbaarder te
krijgen. Dat zal in de toekomst meer op gaan leveren.

Financién:

Er is veel uitgegeven voor projecten. In vergelijking met vorig
jaar blijft de balans toch ongeveer hetzelfde. Een positief
saldo van iets meer dan een ton.

De penningmeester stopt aan het eind van dit jaar. Angelique
neemt de financiéle boekhouding over. We zoeken een
accountant voor het opmaken van de jaarrekening en een
nieuwe penningmeester. Inkomsten en uitgaven gaan
preciezer bekeken worden.

Communicatie en samenwerking:

De nieuwe website is live gegaan. Dank aan Linda en Harold.
Soms is de communicatie onvoldoende. We willen dit
verbeteren. Daarbij moeten we ook naar onszelf kijken. Hoe
houden we elkaar op een constructieve manier op de hoogte?

2) Vooruitblik 2026, plannen en ontwikkelingen:

Spiritueel:

We zijn op zoek naar meerdere pujari’s die de verschillende
verantwoordelijke taken willen uitvoeren. Zie pagina 58.
Het Aartiboekje wordt verbeterd en opnieuw uitgegeven.
Coordinator is Céline. Maarten gaat de Sanskriet en Hindi
teksten nakijken en waar nodig corrigeren.

55




De projecten:

Het huisje voor Bhaskar wordt in mei 2026 geplaatst.

De yogazaal wordt opgeknapt. Die wordt helemaal
geschilderd en er komen nieuwe gordijnen.

Er komt bij de ingang van de ashram een tweede waterput
voor de bloementuinen voor. Er wordt onderzocht of deze put
ook als nieuwe brandput kan functioneren.

Het voornemen is om de rottende palen bij de vijver door
goed hout te vervangen.

De tuin vraagt een team van medewerkers. Er zijn meer
handen nodig.

Alle sloten worden in verband met veiligheid vernieuwd. De
winkel, het kantoor, en de schuur hebben al nieuwe sloten. Er
zijn ook lockers, zodat bezoekers hun kostbaarheden veilig
kunnen opbergen.

De buitenkant van de toren wordt gerestaureerd
(specialistisch werk) en het schilderwerk binnen in de tempel
moet vernieuwd worden.

Er wordt gekeken naar een duurzame verbetering van kook-
en afwaskeuken, voor een betere logistiek. Dit doen we met
het oog op grotere groepen en festivals.

Het plan is om de huidige werkplaats bij de schuur, alias chai-
shop, op te knappen tot een multifunctionele ruimte.

In en om de onlangs geplaatste container wordt dan een
nieuwe werkschuur gebouwd.

Er komen camera’s en bewegingsmelders voor meer
veiligheid.

Het kantoor wordt verder opgeschoond. We willen het
archief, zowel digitaal als fysiek, uitsorteren. Ondersteuning
daarbij is welkom.

Opmerking: een mannen wc ruikt en lijkt niet meer schoon te
krijgen. Voorstel is om een nieuwe wc pot te plaatsen;
bijvoorbeeld een hogere senioren wc. Een ander voorstel is
om (eindelijk) een invalide toilet te maken. Verder is het de
wens dat op diverse wc’s handgrepen worden geplaatst.

56




3) Ideeén uitwisselen: hoe kunnen we beter samenwerken als
Babaji gemeenschap? Wat leeft er bij de mensen?

e Er moet weer een bijeenkomst komen met de vaste bewoners
voor betere onderlinge communicatie. De vaste groep, met
mensen die hier verblijven, is de hoeder van de plek.

e Nieuwe tuinkas. Dat kan alleen als er een tuinteam is. Een
grotere vraagt namelijk ook meer werk.

e Opmerking: op de huidige SSD vrienden appgroep loopt te
veel info door elkaar. Besluit is twee aparte appgroepen te
gebruiken: een voor karma-yoga en projecten, een voor
sociale uitwisseling.

Bhole Baba Ki jai

57




Karma Yoga oproepen voor 2026

“Doe japa (herhaling van een naam van God) tijdens je werk en
word bevrijd.” Ook zei hij: "ledereen die hier (Haidakhan) komt,
moet bereid zijn om elk soort werk te doen. In dit tijdperk zuivert
werk je en is het de beste sadhana (spirituele oefening). Door
onbaatzuchtig te werken kan een mens vrede vinden in zichzelf en
in de wereld om hem heen. Als iedereen ijverig en met liefde werkt,
zal er vrede zijn in de hele wereld." Babaji

Pujari taken

Om de basis van de ashram te blijven waarborgen en in stand te
houden, zoeken we mensen die geinteresseerd zijn om zich in te
zetten voor de taken van de pujari. Dit is specifiek en vergt
opleiding en studie. We zijn op zoek naar meerdere pujari’s die
de verschillende verantwoordelijke taken willen uitvoeren. Dit is
naar het voorbeeld van Schweibenalp, waar 5 pujari’s
gezamenlijk de taken dragen.

Heb je interesse of wil je meer informatie? Stuur een mail naar
sadashivadham@gmail.com.

58



mailto:sadashivadham@gmail.com

Koken voor groepen

Als ashram ontvangen we gastgroepen die hier hun eigen
retraiteprogramma doen en ook gedeeltelijk aan onze Karma
Yoga, Aarti's en havans deelnemen. De ashram verzorgt dan
meestal de vegetarische maaltijden. In totaal wordt dan voor
minimaal 15 en maximaal 30 mensen gekookt.

We zoeken naast het vaste team extra mensen, die zo nu en dan
voor groepen willen koken. Het gaat dan vooral om weekenden.
Het koken is altijd vegetarisch en soms zijn er verzoeken om
veganistisch of glutenvrij te koken. Hiervoor nodigen we mensen
uit, die daar bedreven in zijn en een zekere expertise hebben. Er
is altijd assistentie bij bijvoorbeeld het snijden van groenten. Het
koken wordt als Karma Yoga gedaan met een extra passende
vergoeding naar ANBI maatstaven.

Heb je interesse of wil je meer informatie?
Neem dan contact op met Angelique van Gogh:
06 21 86 72 45. Of stuur een mail naar sadashivadham@gmail.com

59




Kantoor werkzaamheden

We zoeken assistentie voor op kantoor op de ashram. Dit kan
samengaan met andere taken op of rondom de ashram. Een
aantal werkzaamheden kunnen ook door mensen thuis worden
gedaan. We willen onder andere het archief, zowel digitaal als
fysiek, uitsorteren. Als je belangstelling hebt, stuur dan een
mailtje naar Bhaskar: sadashivadham@gmail.com.

Reparatie van de Dhuni op 13 en 14 juni

In het weekend van 13 en 14 juni gaan we de dhuni repareren.
Alles moet eerst weggebikt worden en naar de tuin gebracht (het
is vruchtbare aarde). Het is meteen een cursus in hoe een dhuni
te maken en hoe mutti te maken. Udbhaw en Durga zijn
specialisten en komen ons helpen. Dit alles gebeurt onder de
bezielende leiding van Rahuvir, Udbhaw en Durga. Opgeven kan
via sadashivadham@gmail.com.

60




Verder zoeken we:

e Versterking van het tuinteam

e Een nieuwe penningmeester

e Een nieuwe accountant

o Hulp bij het kantoor en archief opruimen

Dit zijn de codrdinatoren/contactpersonen waar je je bij kunt
melden als je wilt bijdragen of vragen hebt:

Tuin: Corelia

Keuken: Angelique

Aarti boekje: Céline

Website en nieuwsbrief: Linda

Het bestuur voor alle vragen en opmerkingen

61




' f\\ Ashram programma
\‘\\ //
\NA# Dagelijks
Dinsdag t/m zaterdag

e 7.00uur: Aarti (licht aanbieding en zingen)
e 8.15uur: Ontbijt en karma yoga

e 13.15 uur: Prasad (warme maaltijd)

e 14.00 uur: Rust

e 16.00 uur: Karma yoga

e 19.00 uur: Aarti

e 20.15 uur: Avondmaaltijd

e 22.00 uur: Stilte

Op vrijdag en zaterdag is er bovendien om 6.00 uur in de
ochtend een stille havan of stil meditatievuur in de dhuni.

Zondag en maandag
e 6.30 uur: Havan (vedische vuurceremonie)
e 8.00 uur: Aarti
e 9.00 uur: Ontbijt en karma yoga
Verder zoals het programma op dinsdag t/m zaterdag.
In de vroege ochtend en de late namiddag is er voorafgaande

aan de ceremonies gelegenheid voor japa, meditatie of
yogaoefeningen.

62




Babaji weekend

Op vrijdagavond en zaterdag normaal programma met op
zaterdagavond kirtan zingen (onder voorbehoud).

Op zondag:
e 7.00 uur: Paduka Puja in het Babaji kutir
e 8.00 uur: Aartiin de tempel
e 10.00 uur: Vedische vuurceremonie
e 11.30 uur: Karma yoga
e 13.15 uur: Vegetarische maaltijd
met soms in de namiddag Satsang

Babaji weekenden vinden in 2026 plaats op:

31 januari - 1 februari
28 februari - 1 maart

2 -3 meien 30 - 31 mei
27 - 28 juni

22 - 23 augustus

26 - 27 september

21 - 22 november

Navaratri

Navaratri is het feest voor de goddelijke Moeder. Dit vieren we in
de ashram twee keer per jaar 9 dagen lang, in het voorjaar en in
het najaar.

In 2026 op:

e 19t/m 26 maart
e 11t/m 19 oktober

63




Guru Purnima

Guru Purnima wordt gevierd op de dag van de volle maan in juli.
De viering staat in het teken van de Guru, de uiterlijke en
innerlijke Guru die ons leven van duisternis naar licht leidt. Op
Sadashiva Dham is deze dag speciaal gewijd aan Mahavatar
Babaji en Muniraji, die de inspiratie en leidende kracht vormen
voor onze ashram.

In 2026 vindt de internationale Guru Purnima viering op
Sadashiva Dham van 25 tot en met 29 juli plaats.
Zie voor meer informatie over dit evenement pagina 10.

Verdere vieringen op de ashram:

e Maha Shivaratri op 15 februari

e Diwali op 8 november

e Kerstmis op 24 (avond) en 25 december

e QOud en Nieuw op 31 december en 1 januari 2027

Kijk voor actuele info over evenementen en data op
www.babaji.nl

64




The ultimate truth is simple - it is the pristine state
of just being, or ‘emptiness’

Sri Nisargadatta Maharaj

65




Aarti

Bhajan
Bhakti
Chandan

Darshan

Dhuni
Haidakhan

Havan
Havankund

Japa

Karma yoga
Kirtan
Maya

Mahaprabuji
Mantra

Mala
Murti
Pranam

Prasad
Puja

Sanatan Dharma

Sadhana
Samaj

Verklarende woordenlijst

Lichtceremonie, op de ashram ook met zingen van
mantra’s en gebeden in Sanskriet en hindi
Gezongen gebed, lied ter ere van God

Devotie en liefde voor God, de Allerhoogste

Pasta van sandalhout dat op het voorhoofd wordt
aangebracht

Aanschouwen of ontmoeten van een heilige of
goddelijke vorm

Plaats voor vuurceremonie

Uitspraak: Herakhan. Plaats in de heuvels van de
Himalaya, vestigingsplaats van Babaji’s
hoofdashram

Vedische vuurceremonie

Offerplaats, container voor de vuurceremonie
Herhalen van een mantra waarbij gebruik gemaakt
kan worden van een gebedssnoer (mala), meestal
in stilte

Werk toegewijd aan God, onbaatzuchtig handelen
Zingen ter ere van God, eenvoudige mantra’s in
devotie gezongen, helpt om hart en geest te helen
Energie, illusie

Grote Heer, een titel voor Haidakhan Baba
Herhalen van een naam van God, klank of vers dat
de kracht heeft om te verbinden en harmonie en
heling brengt

Snoer voor meditatie met meestal 108 kralen
Een beeld dat leven en bewustzijn is gegeven via
een Vedische ceremonie

Tonen van respect (kan op verschillende
manieren)

Gezegend voedsel

Een ceremonieel en ritueel gebed uit de oude
Vedische tijden

Eeuwige wet van religie, kern van alle religies
Spirituele discipline, iemands geestelijke pad
Broederschap

66




Colofon

Sadashiva Dham is in 1991 door Nederlanders opgericht die
geinspireerd zijn door Mahavatar Haidakhan (uitspraak
Herakhan) Babaji. Zijn leer is kort samengevat: ‘Leef in
Waarheid, Eenvoud, en Liefde en doe karma yoga. Wees
humaan en dienstbaar. Sta moedig in het leven.’

Hij noemde het de leer van Sanatan Dharma, die hij duidde als
een aloude leer of wet die ten grondslag ligt aan alle bestaan en
alle religies. In de ashram Sadashiva Dham zijn deze principes
de leidraad voor het dagelijks programma. ledereen is welkom
ongeacht religie, cultuur of levensovertuiging.

Nieuws

Je kunt je aanmelden voor de ashramberichten via e-mail, en/of
de papieren nieuwsbrief (ook als pdf beschikbaar). Voor
aanmelding: sadashivadham@gmail.com.

Donaties

Donaties zijn belangrijk voor de voortgang van de ashram. Elke
bijdrage is welkom, eenmalig of op regelmatige basis.
Schenkingen zijn aftrekbaar voor de belasting. Bij voorbaat
hartelijke dank.

Financiéle bijdragen en donaties

Banknummer: NL17 INGB 0000325925
T.n.v. Stichting Haidakhandi Samaj, Loenen
O.v.v. 'donatie’, 'nieuwsbrief" etc.

Paypal via sadashivadham@gmail.com

De ashram functioneert onder beheer van de Stichting
Haidakhandi Samaj, gevestigd te Loenen.

Deze stichting is op levensbeschouwelijke basis en heeft een ANBI
goede doelen status.

67



mailto:sadashivadham@gmail.com
mailto:sadashivadham@gmail.com

Sadashiva Dham

Vrijenbergweg 60
7371 AB Loenen
+31(0)555052871
sadashivadham@gmail.com
www.babaji.nl



mailto:sadashivadham@gmail.com
http://www.babaji.nl/

